Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025

The Invention: Journal Research and Education Studies is published

three (3) times a year
(March, July and November)

Focus : Education Management, Education Policy, Education
Technology, Education Psychology, Curriculum Development,
Learning Strategies, Islamic Education, Elementary Education
LINK : https://pusdikra-publishing.com/index.php/jres

Fiqih Pendidikan dan Pengembangan Kurikulum Islam dalam

Kajian Fikih Kontemporer

Zainal Abidin?, Marisa Rizki?, Type Sukma Pernanda3, Akmar Ramadony?,

Dahlima Damanik3

12345 Institut Agama Islam Daar Al Ulum Asahan Kisaran, Indonesia

Kata Kunci

Corresponding
Author:

ABSTRACT

Pendidikan Islam memiliki posisi strategis dalam membentuk
kepribadian manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Oleh
karena itu, pengembangan kurikulum Islam harus berlandaskan figih
pendidikan agar tetap berada dalam koridor syariat serta mampu
menjawab tantangan zaman. Tujuan dari makalah ini adalah untuk
mengkaji konsep fiqih pendidikan, landasan epistemologisnya, integrasi
nilai magqasid al-syari‘ah dalam pendidikan, etika akademik Islam,
pembelajaran adaptif, serta relevansinya dalam pengembangan
kurikulum pendidikan Islam. Metode penelitian yang digunakan adalah
pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library research)
yang bertumpu pada telaah literatur terkait, termasuk buku, artikel
ilmiah, dan publikasi akademik yang relevan. Data dikumpulkan
melalui inventarisasi literatur dan identifikasi konten yang berkaitan,
kemudian dianalisis secara deskriptif-analitis, historis, dan komparatif.
Hasil kajian menunjukkan bahwa fiqih pendidikan merupakan cabang
ilmu figih yang mengkaji secara sistematis prinsip-prinsip hukum Islam
dalam praktik pendidikan, berfungsi sebagai kerangka hukum yang
mengarahkan tujuan, metode, materi, dan evaluasi pendidikan Islam.
Pengembangan kurikulum Islam harus didasarkan pada Al-Qur'an,
Hadis, ijtihad, dan maqasid al-syari‘ah untuk membentuk insan yang
beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Maqasid al-syari‘ah berfungsi
sebagai landasan nilai strategis dalam membangun sistem pendidikan
Islam yang relevan dan setia pada prinsip-prinsip ajaran Islam. Etika
akademik Islam menjadi fondasi penting untuk budaya akademik yang
jujur dan bermartabat, sementara pembelajaran adaptif merupakan
strategi yang selaras dengan prinsip keadilan, humanisme, dan
kemaslahatan dalam pendidikan. Secara keseluruhan, figih pendidikan
adalah landasan normatif yang sangat penting dalam pengembangan
kurikulum pendidikan Islam yang komprehensif, responsif, adaptif, dan
berorientasi pada kemaslahatan peserta didik dan masyarakat di tengah
tantangan globalisasi dan teknologi digital.

Figih Pendidikan, Kurikulum Islam, Magqasid Syari’ah

Marrisarizki@gmail.com

1497


https://pusdikra-publishing.com/index.php/jres
mailto:Marrisarizki@gmail.com

Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1497-1505

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam pada hakikatnya merupakan usaha sadar dan terencana
untuk membimbing perkembangan peserta didik berdasarkan ajaran dan nilai-
nilai Islam. Tujuannya adalah untuk membentuk insan yang beriman, berilmu,
dan berakhlak mulia. Urgensi pendidikan sebagai sarana pembentukan
manusia yang beriman dan berakhlak mulia juga ditegaskan dalam Sunnah
Nabi Muhammad SAW. Oleh karena itu, seluruh aktivitas pendidikan memiliki
dimensi normatif yang menuntut landasan hukum Islam.

Dalam konteks ini, figih pendidikan hadir sebagai instrumen normatif
yang memberikan kerangka hukum terhadap seluruh aktivitas pendidikan
berdasarkan nilai-nilai Islam. Figih pendidikan merupakan cabang ilmu figih
yang secara sistematis mengkaji prinsip-prinsip hukum Islam dalam praktik
pendidikan. Figih pendidikan berfungsi sebagai kerangka hukum yang
mengarahkan tujuan, metode, materi, serta evaluasi pendidikan Islam, dan
dapat dipahami sebagai seperangkat prinsip, norma, serta ketentuan hukum
Islam yang mengatur pelaksanaan pendidikan agar sesuai dengan tujuan
syariat Islam (Magqasid al-Syari’ah). Sumber utamanya adalah Al-Qur'an dan
Sunnah, serta sumber pendukung seperti ijma’ dan giyas.

Seiring perkembangan zaman, khususnya di era globalisasi dan
digitalisasi, pengembangan kurikulum Islam dituntut untuk adaptif, inovatif,
dan tetap berakar pada prinsip syariat. Pengembangan kurikulum Islam di era
kontemporer menghadapi berbagai tantangan, antara lain globalisasi nilai,
perkembangan teknologi digital, krisis moral generasi muda, serta dikotomi
antara ilmu agama dan ilmu umum. Oleh karena itu, pengembangan
kurikulum Islam harus bersifat responsif, adaptif, dan tetap berpegang pada
prinsip figih pendidikan.

Makalah ini bertujuan untuk mengkaji konsep figih pendidikan, landasan
epistemologisnya, integrasi nilai Magqasid al-Syari’ah dalam pendidikan, etika
akademik Islam, pembelajaran adaptif, serta relevansinya dalam
pengembangan kurikulum pendidikan Islam. Kajian ini diharapkan dapat
memberikan pemahaman mendalam mengenai peran figih pendidikan dalam
merumuskan kurikulum yang komprehensif dan relevan bagi pendidikan

Islam.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi
kepustakaan (library research). Studi kepustakaan ini bertumpu pada telaah
literatur terkait, termasuk buku, artikel ilmiah, dan publikasi akademik lain
yang relevan. Data dikumpulkan melalui inventarisasi literatur dan identifikasi

1498



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1497-1505

konten yang berkaitan dengan Fiqih Pendidikan dan pengembangan
kurikulum Islam. Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis, historis,
dan komparatif.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Dasar dan Landasan Epistemologi Fiqih Pendidikan

Hasil penelitian menunjukkan bahwa fiqih pendidikan merupakan
disiplin ilmu yang esensial dalam konteks pendidikan Islam. Secara etimologis,
tigih berarti pemahaman yang mendalam terhadap sesuatu. Dalam terminologi
syariat, figih adalah ilmu tentang hukum-hukum syar‘i yang bersifat amaliyah
yang digali dari dalil-dalil terperinci.

Sementara itu, pendidikan Islam adalah proses pembinaan dan
pengembangan potensi manusia berdasarkan ajaran Islam untuk mencapai
kebahagiaan dunia dan akhirat. Figih pendidikan dapat dipahami sebagai
seperangkat prinsip, norma, dan ketentuan hukum Islam yang mengatur
pelaksanaan pendidikan agar sesuai dengan tujuan syariat Islam (magqasid al-
syari’ah) (Wahbah al-Zuhaili, 1986:19). Ini juga didefenisikan sebagai cabang
ilmu figih yang mengkaji secara sistematis prinsip-prinsip hukum Islam dalam
praktik pendidikan, serta berfungsi sebagai kerangka hukum yang mengarah
tujuan, metode, materi, dan evaluasi pendidikan Islam.

Landasan epistemologis figih pendidikan sangat kuat, bersumber dari
Al-Qur'an dan Sunnah sebagai sumber utama, serta sumber pendukung seperti
ijma' dan giyas. Al-Qur'an memberikan dasar normatif tentang pentingnya
pendidikan, ilmu pengetahuan, dan pembinaan akhlak, sebagaimana
tergambar dalam perintah membaca, belajar, dan mengajarkan kebaikan. Ayat-
ayat yang mendorong pencarian ilmu, penggunaan akal, serta pembentukan
akhlak mulia menjadi pijakan utama dalam perumusan tujuan dan isi
kurikulum Islam (Abuddin Nata, 2013:21-22). Seperti ayat Al-Quran tentang
penciptaan langit dan bumi, siang dan malam yang menyerukan manusia
untuk menggunakan akalnya:

85 1agady Lo b 0985 Gl €140l U 39 <Y g S S35 28 ot gis & &)

£Y41h 0 Oile G Shl by s Cals b qb}iﬂ\j AT dlr d b9 Kiigs 0k o5
Artinya: 190
Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, dan silih bergantinya malam dan
siang terdapat tanda-tanda bagi orang-orang yang berakal. 191. (yaitu) orang-orang
yang mengingat Allah sambil berdiri atau duduk atau dalam keadaan berbaring dan
mereka memikirkan tentang penciptaan langit dan bumi (seraya berkata): "Ya Tuhan
kami, tiadalah Engkau menciptakan ini dengan sia-sia. Maha Suci Engkau, maka
peliharalah kami dari siksa neraka. (Ali-Imran/3:190-191)

1499



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1497-1505

Ayat diatas menjelaskan tentang kebesaran Allah SWT melalui penciptaan
langit, bumi dan pergantian siang-malam sebagai tanda bagi orang-orang
berakal (ulul Albab) yang senantiasa mengingat Allah dan berpikir mendalam
tentang penciptaannya semua tiada yang sia-sia. Hal tersebut menjadi dasar
bahwa pendidikan Islam harus dirumuskan melalui pemikiran yang dapat
menjadikan sesuatu cara untuk mengingat kekuasaan Allah SWT. Sunnah Nabi
Muhammad SAW juga menegaskan urgensi pendidikan sebagai sarana
pembentukan manusia yang beriman dan berakhlak mulia (Abuddin Nata,
2013:45-46).

Pendidikan dalam perspektif Islam dipahami sebagai proses pembinaan
jasmani dan rohani peserta didik agar terbentuk insan kamil. Fiqih pendidikan
memiliki fungsi strategis dalam sistem pendidikan Islam, yaitu sebagai
landasan normatif, pedoman praktis, dan alat kontrol agar pendidikan Islam
tidak menyimpang dari tujuan pembentukan insan kamil (Muhaimin, 2008:64).
Para ulama menegaskan bahwa pendidikan dan kurikulum Islam harus
disesuaikan dengan kebutuhan zaman selama tidak bertentangan dengan
prinsip syariat. Al-Ghazali, misalnya, menekankan pentingnya keseimbangan
antara ilmu agama dan ilmu duniawi dalam pendidikan (Al-Ghazali: 16-17).
Dengan demikian, figih pendidikan menjadi landasan normatif dalam
merancang dan mengembangkan sistem pendidikan Islam, termasuk
kurikulumnya.

Integrasi Maqasid al-Syari’ah dalam Pengembangan Kurikulum Islam

Kajian ini menemukan bahwa integrasi Maqasid al-Syari’ah memiliki
peran fundamental dalam merumuskan kurikulum pendidikan Islam. Maqasid
al-Syari’ah adalah tujuan-tujuan utama yang hendak dicapai oleh syariat Islam
dalam rangka mewujudkan kemaslahatan manusia di dunia dan akhirat.
Dalam konteks pendidikan, Maqasid al-Syari’ah menjadi landasan nilai yang
mengarahkan seluruh proses pendidikan agar tidak hanya berorientasi pada
pencapaian akademik, tetapi juga pada pembentukan manusia seutuhnya
(Wahbah al-Zuhaili, 1986:1020). Jasser Auda menegaskan bahwa Magqasid al-
Syari‘ah harus dipahami sebagai kerangka filosofis yang dinamis dan
kontekstual, sehingga dapat diintegrasikan dalam berbagai bidang kehidupan,
termasuk pendidikan (Jasser Auda, 2008: 25-26).

Implementasi figih pendidikan dalam kurikulum Islam bertujuan untuk
membentuk insan yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia, di mana
Magqasid al-Syari’ah berfungsi sebagai landasan nilai yang strategis. Pendidikan
yang berlandaskan maqgasid bertujuan menciptakan kemaslahatan individu dan
sosial secara berkelanjutan. Lima prinsip relevansi Maqasid al-Syari’ah dalam
pendidikan Islam meliputi:

1500



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1497-1505

a. Penjagaan agama (hifz al-din) melalui pendidikan akidah, ibadah, dan
akhlak

b. penjagaan akal (hifz al-‘aql) melalui pengembangan ilmu pengetahuan,
nalar kritis, dan budaya ilmiah

c. Penjagaan jiwa (hifz al-nafs) tercermin dalam penciptaan lingkungan
pendidikan yang aman, sehat, dan humanis

d. Penjagaan keturunan (hifz al-nasl) diimplementasikan melalui
memberikan pendidikan adab, moral, etika sosial terkait pernikahan,
nasab, dan larangan perbuatan yang merusak keturunan (had zina).

e. Penjagaan harta (hifz al-mal) diimplementasikan melalui pemanfaatan
harta yang dikelola, dan digunakan sesuai dengan ketentuan syariat demi
kemaslahatan individu dan masyarakat serta keterampilan hidup yang
bertanggung jawab. (Jasser Auda, 2008: 70).

Pengembangan kurikulum Islam juga berlandaskan ijtihad para ulama
dengan memperhatikan magasid al-syari’ah, yaitu menjaga agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta. Kurikulum Islam harus diarahkan untuk merealisasikan
kemaslahatan umat. Integrasi Maqasid al-Syari’ah dalam pembelajaran menjadi
sarana penting untuk menjembatani antara pengetahuan, sikap, dan tindakan
(Abuddin Nata, 2013:131).

Dalam proses pembelajaran, integrasi magqasid al-syari’ah  dapat
diwujudkan melalui metode pembelajaran yang partisipatif, kontekstual, dan
berorientasi pada nilai. Guru tidak hanya berperan sebagai penyampai materi,
tetapi juga sebagai pembimbing moral dan teladan akhlak bagi peserta didik.
Pembelajaran yang demikian akan mendorong terbentuknya kesadaran etis dan
tanggung jawab sosial peserta didik (Zuhairini et. al., 2010: 118). Seperti hadits
Rasulullah SAW, yang mengatakan tentang pentingnya seseorang untuk
memiliki ilmu terlebih dahulu sebelum berbicara, beramal dan melakukan
kegiatan:

ey J3dh 5 2L
Artinya:
”Berilmulah sebelum kamu berbicara, beramal, atau beraktivitas”. (HR. Bukhari)

Peserta didik dalam Islam dituntut untuk memiliki adab sebelum
memiliki ilmu. Adab peserta didik meliputi niat yang ikhlas, menghormati
guru, bersungguh-sungguh dalam belajar, serta menjaga akhlak dalam
pergaulan akademik.

Peran Etika Akademik Islam dan Pembelajaran Adaptif

Etika akademik Islam merupakan fondasi penting dalam membangun
budaya akademik yang jujur, bermartabat, dan berorientasi pada nilai-nilai
keislaman. Etika akademik Islam adalah seperangkat nilai, norma, dan prinsip

1501



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1497-1505

moral yang bersumber dari ajaran Islam yang mengatur perilaku civitas
akademika dalam proses pencarian, pengembangan, dan penyebaran ilmu
pengetahuan. Etika ini menempatkan ilmu sebagai amanah yang harus dikelola
secara jujur, bertanggung jawab, dan berorientasi pada kemaslahatan. Etika ini
bertujuan agar ilmu yang diperoleh membawa keberkahan dan manfaat
(Abuddin Nata, 2013:141). Adapun Etika akademik Islam yang dibangun atas
beberapa prinsip utama yaitu:
a. Kejujuran ilmiah, yaitu menghindari segala bentuk kebohongan akademik
seperti plagiarisme, manipulasi data, dan kecurangan dalam evaluasi.
b. Amanah dan tanggung jawab, yaitu menggunakan ilmu untuk tujuan
yang benar dan bermanfaat.
c. Keadilan, yaitu bersikap objektif dalam penilaian dan penghargaan

akademik (Wahbah al-Zuhaili, 1986:1020).

Az-Zarnuji dalam Ta'lim al-Muta’allim menegaskan bahwa keberhasilan
belajar tidak hanya ditentukan oleh kecerdasan, tetapi juga oleh adab dan etika
peserta didik terhadap ilmu dan gurunya (Az-Zarnuji, 2003:15). Pendidik
dalam Islam memiliki tanggung jawab moral yang besar sebagai teladan
(uswah) dan harus memiliki keikhlasan, keadilan, serta kesungguhan dalam
mengembangkan keilmuan (Abudin Nata, 2016: 145).

Pembelajaran  adaptif adalah pendekatan pembelajaran yang
menyesuaikan proses, metode, dan strategi pembelajaran dengan kebutuhan,
karakteristik, kemampuan, dan gaya belajar peserta didik. Pendekatan ini
menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif dalam pembelajaran, sehingga
proses belajar menjadi lebih efektif, inklusif, dan bermakna (Mulyasa,2013:104)

Pembelajaran adaptif juga merupakan strategi pembelajaran yang selaras
dengan prinsip keadilan, humanisme, dan kemaslahatan dalam pendidikan,
baik pendidikan umum maupun pendidikan Islam. Pembelajaran harus
disesuaikan dengan latar belakang pengetahuan awal dan kemampuan peserta
didik. Dalam konteks pendidikan Islam, pembelajaran adaptif sejalan dengan
prinsip rahmatan lil ‘alamin dan konsep keadilan (al-‘adl), yaitu memberikan
perlakuan pendidikan yang sesuai dengan kebutuhan peserta didik tanpa
diskriminasi. Pembelajaran adaptif berlandaskan pada teori belajar
konstruktivisme yang memandang bahwa pengetahuan dibangun secara aktif
oleh peserta didik melalui pengalaman belajar (Trianton, 2011:20).

Abuddin Nata menegaskan bahwa pendidikan Islam harus bersifat
humanis dan responsif terhadap perbedaan individu. Pemanfaatan teknologi
digital dapat mendukung pembelajaran adaptif melalui sistem pembelajaran
berbasis data yang mampu menyesuaikan materi dan kecepatan belajar peserta
didik, menjadikan pembelajaran lebih personal dan responsif (Abuddin Nata,

1502



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1497-1505

2016:149). Menurut Tomlinson, pembelajaran adaptif menuntut guru untuk
menyesuaikan konten, proses, dan produk pembelajaran agar setiap peserta
didik dapat mencapai tujuan belajar secara maksimal (Carol Ann
Tomlinson,2014: 14-15).

Dalam perspektif pendidikan modern, pembelajaran adaptif menuntut
fleksibilitas guru dalam merancang pembelajaran agar mampu
mengakomodasi perbedaan individu peserta didik, baik dari aspek kognitif,
afektif, maupun sosial (Rusman,2015:188). Oleh karena itu, pembelajaran harus
disesuaikan dengan latar belakang pengetahuan awal dan kemampuan peserta
didik
Relevansi Fiqih Pendidikan dalam Menghadapi Tantangan Kontemporer

Pengembangan kurikulum Islam di era kontemporer menghadapi
berbagai tantangan, antara lain globalisasi nilai, perkembangan teknologi
digital, krisis moral generasi muda, serta dikotomi antara ilmu agama dan ilmu
umum. Oleh karena itu, pengembangan kurikulum Islam harus bersifat
responsif, adaptif, dan tetap berpegang pada prinsip figih pendidikan. Figih
pendidikan merupakan landasan normatif yang sangat penting dalam
pengembangan kurikulum pendidikan Islam.

Guru dituntut untuk menyesuaikan metode pembelajaran agama agar
tidak bersifat dogmatis, tetapi dialogis dan kontekstual. Kurikulum Islam harus
dikembangkan berdasarkan Al-Qur'an, Hadis, ijtihad, dan Magasid al-Syari’ah.
Abuddin Nata menjelaskan bahwa kurikulum pendidikan Islam harus
dirancang untuk mengantarkan peserta didik menjadi manusia yang beriman,
berilmu, dan beramal saleh. Dengan demikian, setiap komponen kurikulum
tujuan, materi, metode, dan evaluasi harus selaras dengan nilai-nilai Qur'ani
sebagai sumber figih pendidikan (Abuddin Nata, 2013:85).

Figih pendidikan hadir sebagai instrumen normatif yang memberikan
kerangka hukum terhadap seluruh aktivitas pendidikan berdasarkan nilai-nilai
Islam, memastikan bahwa kurikulum tidak hanya berfungsi sebagai perangkat
perencanaan pembelajaran, tetapi juga sebagai alat untuk mentransmisikan
nilai, budaya, dan pandangan hidup yang selaras dengan prinsip syariat.

KESIMPULAN

Berdasarkan kajian yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa fiqgih
pendidikan memegang peranan krusial sebagai kerangka normatif dan
pedoman praktis dalam pengembangan kurikulum pendidikan Islam yang
komprehensif. Figih pendidikan, sebagai cabang ilmu fiqih, secara sistematis
mengkaji  prinsip-prinsip hukum Islam dalam praktik pendidikan,

1508



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1497-1505

mengarahkan tujuan, metode, materi, dan evaluasi pendidikan Islam agar
selaras dengan tujuan syariat Islam (Magasid al-Syari’ah).

Integrasi Maqasid al-Syari’ah dalam kurikulum pendidikan Islam adalah
esensial untuk memastikan bahwa proses pendidikan tidak hanya berorientasi
pada pencapaian intelektual, melainkan juga pada pembentukan karakter,
moralitas, dan tanggung jawab sosial peserta didik. Kelima tujuan Maqasid al-
Syari’ah pemeliharaan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta memberikan
landasan nilai yang strategis untuk menghasilkan insan yang beriman, berilmu,
dan berakhlak mulia.

Selain itu, etika akademik Islam menjadi fondasi penting untuk
menciptakan budaya akademik yang jujur dan bermartabat, menekankan
integritas dalam setiap aspek kegiatan ilmiah. Sejalan dengan itu, pembelajaran
adaptif terbukti relevan dan selaras dengan prinsip keadilan serta
kemaslahatan dalam pendidikan Islam, memungkinkan penyesuaian proses
belajar-mengajar dengan kebutuhan individual peserta didik tanpa
mengorbankan prinsip syariat.

Pada akhirnya, figih pendidikan memberikan kerangka yang
memungkinkan pengembangan kurikulum Islam yang responsif, adaptif, dan
tetap berakar pada nilai-nilai fundamental Islam di tengah dinamika globalisasi
dan perkembangan teknologi. Dengan demikian, pendidikan Islam dapat
menghasilkan lulusan yang tidak hanya kompeten secara akademik, tetapi juga
memiliki integritas moral dan spiritual yang tinggi, siap menghadapi tantangan
zaman dengan berpegang teguh pada nilai-nilai Islam.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Ghazali, Thya” “Ulim al-Din. Beirut: Dar al-Ma'rifah, t.t., jil. I,

al-Zuhaili, Wahbah. 1986. Usul al-Figh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr, , jil. IL

Ann Tomlinson, Carol. How to Differentiate Instruction in Academically Diverse
Classrooms. Alexandria: ASCD, 2014.

Auda,Jasser. Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London: IIIT, 2008.

Az-Zarnuji, Ta’lim al-Muta’allim Tariq at-Ta’allum. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2003.

Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2008.

Muhaimin, Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam, Jakarta:
RajaGrafindo Persada, 2015.

Mulyasa, Menjadi Guru Profesional. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2013.

Nata, Abuddin. Pendidikan dalam Perspektif Al-Qur’an. Jakarta: Kencana, 2013.

Nata,Abuddin. Filsafat Pendidikan Islam . Jakarta: Logos, 2012.

Nata,Abuddin. Ilmu Pendidikan Islam . Jakarta: Kencana, 2016.

1504



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1497-1505

Nata,Abuddin. Pemikiran Pendidikan Islam. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2017.

Nata,Abuddin. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana, 2014.

Rusman, Model-Model Pembelajaran. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2015.

Sanjaya, Wina. Strategi Pembelajaran Berorientasi Standar Proses Pendidikan
Jakarta: Kencana, 2011.

Trianto, Model Pembelajaran Terpadu. Jakarta: Bumi Aksara, 2011.

Zuhairini et al., 2010. Filsafat Pendidikan Islam . Jakarta: Bumi Aksara.

1505



