
  

 

1497 

Invention: Journal Research and Education Studies 

Volume 6 Nomor 3 November 2025 

The Invention: Journal Research and Education Studies is published 

three (3) times a year  

(March, July and November) 

Focus : Education Management, Education Policy, Education 

Technology, Education Psychology, Curriculum Development, 

Learning Strategies, Islamic Education, Elementary Education 

LINK : https://pusdikra-publishing.com/index.php/jres  

 
 
 
 
 
 

 
Fiqih Pendidikan dan Pengembangan Kurikulum Islam dalam  

Kajian Fikih Kontemporer 
 

Zainal Abidin1, Marisa Rizki2, Type Sukma Pernanda3, Akmar Ramadony4,  
Dahlima Damanik5 

1,2,3,4,5 Institut Agama Islam Daar Al Ulum Asahan Kisaran, Indonesia

 
 

 

ABSTRACT 

Pendidikan Islam memiliki posisi strategis dalam membentuk 
kepribadian manusia yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Oleh 
karena itu, pengembangan kurikulum Islam harus berlandaskan fiqih 
pendidikan agar tetap berada dalam koridor syariat serta mampu 
menjawab tantangan zaman. Tujuan dari makalah ini adalah untuk 
mengkaji konsep fiqih pendidikan, landasan epistemologisnya, integrasi 
nilai maqasid al-syari‘ah dalam pendidikan, etika akademik Islam, 
pembelajaran adaptif, serta relevansinya dalam pengembangan 
kurikulum pendidikan Islam. Metode penelitian yang digunakan adalah 
pendekatan kualitatif dengan jenis studi kepustakaan (library research) 
yang bertumpu pada telaah literatur terkait, termasuk buku, artikel 
ilmiah, dan publikasi akademik yang relevan. Data dikumpulkan 
melalui inventarisasi literatur dan identifikasi konten yang berkaitan, 
kemudian dianalisis secara deskriptif-analitis, historis, dan komparatif. 
Hasil kajian menunjukkan bahwa fiqih pendidikan merupakan cabang 
ilmu fiqih yang mengkaji secara sistematis prinsip-prinsip hukum Islam 
dalam praktik pendidikan, berfungsi sebagai kerangka hukum yang 
mengarahkan tujuan, metode, materi, dan evaluasi pendidikan Islam. 
Pengembangan kurikulum Islam harus didasarkan pada Al-Qur'an, 
Hadis, ijtihad, dan maqasid al-syari‘ah untuk membentuk insan yang 
beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. Maqasid al-syari‘ah berfungsi 
sebagai landasan nilai strategis dalam membangun sistem pendidikan 
Islam yang relevan dan setia pada prinsip-prinsip ajaran Islam. Etika 
akademik Islam menjadi fondasi penting untuk budaya akademik yang 
jujur dan bermartabat, sementara pembelajaran adaptif merupakan 
strategi yang selaras dengan prinsip keadilan, humanisme, dan 
kemaslahatan dalam pendidikan. Secara keseluruhan, fiqih pendidikan 
adalah landasan normatif yang sangat penting dalam pengembangan 
kurikulum pendidikan Islam yang komprehensif, responsif, adaptif, dan 
berorientasi pada kemaslahatan peserta didik dan masyarakat di tengah 
tantangan globalisasi dan teknologi digital. 

Kata Kunci  Fiqih Pendidikan, Kurikulum Islam, Maqasid Syari’ah 

Corresponding 
Author:       

Marrisarizki@gmail.com 

 

https://pusdikra-publishing.com/index.php/jres
mailto:Marrisarizki@gmail.com


Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1497-1505 

1498 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam pada hakikatnya merupakan usaha sadar dan terencana 

untuk membimbing perkembangan peserta didik berdasarkan ajaran dan nilai-

nilai Islam. Tujuannya adalah untuk membentuk insan yang beriman, berilmu, 

dan berakhlak mulia. Urgensi pendidikan sebagai sarana pembentukan 

manusia yang beriman dan berakhlak mulia juga ditegaskan dalam Sunnah 

Nabi Muhammad SAW. Oleh karena itu, seluruh aktivitas pendidikan memiliki 

dimensi normatif yang menuntut landasan hukum Islam. 

Dalam konteks ini, fiqih pendidikan hadir sebagai instrumen normatif 

yang memberikan kerangka hukum terhadap seluruh aktivitas pendidikan 

berdasarkan nilai-nilai Islam. Fiqih pendidikan merupakan cabang ilmu fiqih 

yang secara sistematis mengkaji prinsip-prinsip hukum Islam dalam praktik 

pendidikan. Fiqih pendidikan berfungsi sebagai kerangka hukum yang 

mengarahkan tujuan, metode, materi, serta evaluasi pendidikan Islam, dan 

dapat dipahami sebagai seperangkat prinsip, norma, serta ketentuan hukum 

Islam yang mengatur pelaksanaan pendidikan agar sesuai dengan tujuan 

syariat Islam (Maqasid al-Syari’ah). Sumber utamanya adalah Al-Qur'an dan 

Sunnah, serta sumber pendukung seperti ijma’ dan qiyas. 

Seiring perkembangan zaman, khususnya di era globalisasi dan 

digitalisasi, pengembangan kurikulum Islam dituntut untuk adaptif, inovatif, 

dan tetap berakar pada prinsip syariat. Pengembangan kurikulum Islam di era 

kontemporer menghadapi berbagai tantangan, antara lain globalisasi nilai, 

perkembangan teknologi digital, krisis moral generasi muda, serta dikotomi 

antara ilmu agama dan ilmu umum. Oleh karena itu, pengembangan 

kurikulum Islam harus bersifat responsif, adaptif, dan tetap berpegang pada 

prinsip fiqih pendidikan. 

Makalah ini bertujuan untuk mengkaji konsep fiqih pendidikan, landasan 

epistemologisnya, integrasi nilai Maqasid al-Syari’ah dalam pendidikan, etika 

akademik Islam, pembelajaran adaptif, serta relevansinya dalam 

pengembangan kurikulum pendidikan Islam. Kajian ini diharapkan dapat 

memberikan pemahaman mendalam mengenai peran fiqih pendidikan dalam 

merumuskan kurikulum yang komprehensif dan relevan bagi pendidikan 

Islam. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi 

kepustakaan (library research). Studi kepustakaan ini bertumpu pada telaah 

literatur terkait, termasuk buku, artikel ilmiah, dan publikasi akademik lain 

yang relevan. Data dikumpulkan melalui inventarisasi literatur dan identifikasi 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1497-1505 

1499 

konten yang berkaitan dengan Fiqih Pendidikan dan pengembangan 

kurikulum Islam. Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis, historis, 

dan komparatif. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Dasar dan Landasan Epistemologi Fiqih Pendidikan 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa fiqih pendidikan merupakan 

disiplin ilmu yang esensial dalam konteks pendidikan Islam. Secara etimologis, 

fiqih berarti pemahaman yang mendalam terhadap sesuatu. Dalam terminologi 

syariat, fiqih adalah ilmu tentang hukum-hukum syar‘i yang bersifat amaliyah 

yang digali dari dalil-dalil terperinci.  

Sementara itu, pendidikan Islam adalah proses pembinaan dan 

pengembangan potensi manusia berdasarkan ajaran Islam untuk mencapai 

kebahagiaan dunia dan akhirat.  Fiqih pendidikan dapat dipahami sebagai 

seperangkat prinsip, norma, dan ketentuan hukum Islam yang mengatur 

pelaksanaan pendidikan agar sesuai dengan tujuan syariat Islam (maqasid al-

syari’ah) (Wahbah al-Zuhaili, 1986:19). Ini juga didefenisikan sebagai cabang 

ilmu fiqih yang mengkaji secara sistematis prinsip-prinsip hukum Islam dalam 

praktik pendidikan, serta berfungsi sebagai kerangka hukum yang mengarah 

tujuan, metode, materi, dan evaluasi pendidikan Islam.  

Landasan epistemologis fiqih pendidikan sangat kuat, bersumber dari 

Al-Qur'an dan Sunnah sebagai sumber utama, serta sumber pendukung seperti 

ijma' dan qiyas. Al-Qur'an memberikan dasar normatif tentang pentingnya 

pendidikan, ilmu pengetahuan, dan pembinaan akhlak, sebagaimana 

tergambar dalam perintah membaca, belajar, dan mengajarkan kebaikan. Ayat-

ayat yang mendorong pencarian ilmu, penggunaan akal, serta pembentukan 

akhlak mulia menjadi pijakan utama dalam perumusan tujuan dan isi 

kurikulum Islam (Abuddin Nata, 2013:21-22). Seperti ayat Al-Quran tentang 

penciptaan langit dan bumi, siang dan malam yang menyerukan manusia 

untuk menggunakan akalnya: 

وُْلِ الألبَْابِ ﴿ هَارِ لآيََتٍ لأِِ مَاوَاتِ وَالَأرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالن َّ ﴾ الَّذِينَ يذَْكُرُونَ الِلَّ قِيَاماً وَقُ عُوداً وَعَلَىَ ١٩٠إِنَّ فِ خَلْقِ السَّ
مَاوَاتِ وَالَأرْضِ ربَ َّنَا مَا خَلَقْتَ هَذا بََطِلاً سُبْحَانَكَ فقَِنَا عَذَ  رُونَ فِ خَلْقِ السَّ ﴾ ١٩١ابَ النَّارِ ﴿جُنُوبِِِمْ وَيَ تَ فَكَّ  

Artinya: 190 

Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, dan silih bergantinya malam dan 

siang terdapat tanda-tanda bagi orang-orang yang berakal. 191. (yaitu) orang-orang 

yang mengingat Allah sambil berdiri atau duduk atau dalam keadaan berbaring dan 

mereka memikirkan tentang penciptaan langit dan bumi (seraya berkata): "Ya Tuhan 

kami, tiadalah Engkau menciptakan ini dengan sia-sia. Maha Suci Engkau, maka 

peliharalah kami dari siksa neraka. (Ali-Imran/3:190-191) 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1497-1505 

1500 

Ayat diatas menjelaskan tentang kebesaran Allah SWT melalui penciptaan 

langit, bumi dan pergantian siang-malam sebagai tanda bagi orang-orang 

berakal (ulul Albab) yang senantiasa mengingat Allah dan berpikir mendalam 

tentang penciptaannya semua tiada yang sia-sia. Hal tersebut menjadi dasar 

bahwa pendidikan Islam harus dirumuskan melalui pemikiran yang dapat 

menjadikan sesuatu cara untuk mengingat kekuasaan Allah SWT. Sunnah Nabi 

Muhammad SAW juga menegaskan urgensi pendidikan sebagai sarana 

pembentukan manusia yang beriman dan berakhlak mulia (Abuddin Nata, 

2013:45-46).  

Pendidikan dalam perspektif Islam dipahami sebagai proses pembinaan 

jasmani dan rohani peserta didik agar terbentuk insan kamil. Fiqih pendidikan 

memiliki fungsi strategis dalam sistem pendidikan Islam, yaitu sebagai 

landasan normatif, pedoman praktis, dan alat kontrol agar pendidikan Islam 

tidak menyimpang dari tujuan pembentukan insan kamil (Muhaimin, 2008:64). 

Para ulama menegaskan bahwa pendidikan dan kurikulum Islam harus 

disesuaikan dengan kebutuhan zaman selama tidak bertentangan dengan 

prinsip syariat. Al-Ghazali, misalnya, menekankan pentingnya keseimbangan 

antara ilmu agama dan ilmu duniawi dalam pendidikan (Al-Ghazali: 16-17). 

Dengan demikian, fiqih pendidikan menjadi landasan normatif dalam 

merancang dan mengembangkan sistem pendidikan Islam, termasuk 

kurikulumnya. 

Integrasi Maqasid al-Syari’ah dalam Pengembangan Kurikulum Islam 

Kajian ini menemukan bahwa integrasi Maqasid al-Syari’ah memiliki 

peran fundamental dalam merumuskan kurikulum pendidikan Islam. Maqasid 

al-Syari’ah adalah tujuan-tujuan utama yang hendak dicapai oleh syariat Islam 

dalam rangka mewujudkan kemaslahatan manusia di dunia dan akhirat. 

Dalam konteks pendidikan, Maqasid al-Syari’ah menjadi landasan nilai yang 

mengarahkan seluruh proses pendidikan agar tidak hanya berorientasi pada 

pencapaian akademik, tetapi juga pada pembentukan manusia seutuhnya 

(Wahbah al-Zuhaili, 1986:1020). Jasser Auda menegaskan bahwa Maqasid al-

Syari’ah harus dipahami sebagai kerangka filosofis yang dinamis dan 

kontekstual, sehingga dapat diintegrasikan dalam berbagai bidang kehidupan, 

termasuk pendidikan (Jasser Auda, 2008: 25-26). 

Implementasi fiqih pendidikan dalam kurikulum Islam bertujuan untuk 

membentuk insan yang beriman, berilmu, dan berakhlak mulia, di mana 

Maqasid al-Syari’ah berfungsi sebagai landasan nilai yang strategis. Pendidikan 

yang berlandaskan maqāsid bertujuan menciptakan kemaslahatan individu dan 

sosial secara berkelanjutan. Lima prinsip relevansi Maqasid al-Syari’ah dalam 

pendidikan Islam meliputi:  



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1497-1505 

1501 

a. Penjagaan agama (hifz al-din) melalui pendidikan akidah, ibadah, dan 

akhlak 

b.  penjagaan akal (hifz al-‘aql) melalui pengembangan ilmu pengetahuan, 

nalar kritis, dan budaya ilmiah 

c. Penjagaan jiwa (ḥifẓ al-nafs) tercermin dalam penciptaan lingkungan 

pendidikan yang aman, sehat, dan humanis  

d. Penjagaan keturunan (ḥifẓ al-nasl) diimplementasikan melalui 

memberikan pendidikan adab, moral, etika sosial terkait pernikahan, 

nasab, dan larangan perbuatan yang merusak keturunan (had zina).  

e. Penjagaan harta (ḥifẓ al-mal) diimplementasikan melalui pemanfaatan 

harta yang dikelola, dan digunakan sesuai dengan ketentuan syariat demi 

kemaslahatan individu dan masyarakat serta keterampilan hidup yang 

bertanggung jawab. (Jasser Auda, 2008: 70).  

Pengembangan kurikulum Islam juga berlandaskan ijtihad para ulama 

dengan memperhatikan maqāṣid al-syarī‘ah, yaitu menjaga agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta. Kurikulum Islam harus diarahkan untuk merealisasikan 

kemaslahatan umat. Integrasi Maqasid al-Syari’ah dalam pembelajaran menjadi 

sarana penting untuk menjembatani antara pengetahuan, sikap, dan tindakan 

(Abuddin Nata, 2013:131).  

Dalam proses pembelajaran, integrasi maqāṣid al-syarī‘ah dapat 

diwujudkan melalui metode pembelajaran yang partisipatif, kontekstual, dan 

berorientasi pada nilai. Guru tidak hanya berperan sebagai penyampai materi, 

tetapi juga sebagai pembimbing moral dan teladan akhlak bagi peserta didik. 

Pembelajaran yang demikian akan mendorong terbentuknya kesadaran etis dan 

tanggung jawab sosial peserta didik (Zuhairini et. al., 2010: 118). Seperti hadits 

Rasulullah SAW, yang mengatakan tentang pentingnya seseorang untuk 

memiliki ilmu  terlebih dahulu sebelum berbicara, beramal dan melakukan 

kegiatan: 

 الْعِلْمُ قَ بْلَ الْقَوْلِ وَالعَْمَلِ 
Artinya: 

”Berilmulah sebelum kamu berbicara, beramal, atau beraktivitas”. (HR. Bukhari) 

Peserta didik dalam Islam dituntut untuk memiliki adab sebelum 

memiliki ilmu.  Adab peserta didik meliputi niat yang ikhlas, menghormati 

guru, bersungguh-sungguh dalam belajar, serta menjaga akhlak dalam 

pergaulan akademik.   

Peran Etika Akademik Islam dan Pembelajaran Adaptif 

Etika akademik Islam merupakan fondasi penting dalam membangun 

budaya akademik yang jujur, bermartabat, dan berorientasi pada nilai-nilai 

keislaman. Etika akademik Islam adalah seperangkat nilai, norma, dan prinsip 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1497-1505 

1502 

moral yang bersumber dari ajaran Islam yang mengatur perilaku civitas 

akademika dalam proses pencarian, pengembangan, dan penyebaran ilmu 

pengetahuan. Etika ini menempatkan ilmu sebagai amanah yang harus dikelola 

secara jujur, bertanggung jawab, dan berorientasi pada kemaslahatan. Etika ini 

bertujuan agar ilmu yang diperoleh membawa keberkahan dan manfaat 

(Abuddin Nata, 2013:141). Adapun Etika akademik Islam yang dibangun atas 

beberapa prinsip utama yaitu: 

a. Kejujuran ilmiah, yaitu menghindari segala bentuk kebohongan akademik 

seperti plagiarisme, manipulasi data, dan kecurangan dalam evaluasi.  

b. Amanah  dan tanggung jawab, yaitu menggunakan ilmu untuk tujuan 

yang benar dan bermanfaat.  

c. Keadilan, yaitu bersikap objektif dalam penilaian dan penghargaan 

akademik (Wahbah al-Zuhaili, 1986:1020). 

Az-Zarnuji dalam Ta‘līm al-Muta‘allim menegaskan bahwa keberhasilan 

belajar tidak hanya ditentukan oleh kecerdasan, tetapi juga oleh adab dan etika 

peserta didik terhadap ilmu dan gurunya (Az-Zarnuji, 2003:15). Pendidik 

dalam Islam memiliki tanggung jawab moral yang besar sebagai teladan 

(uswah) dan harus memiliki keikhlasan, keadilan, serta kesungguhan dalam 

mengembangkan keilmuan (Abudin Nata, 2016: 145). 

Pembelajaran adaptif adalah pendekatan pembelajaran yang 

menyesuaikan proses, metode, dan strategi pembelajaran dengan kebutuhan, 

karakteristik, kemampuan, dan gaya belajar peserta didik. Pendekatan ini 

menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif dalam pembelajaran, sehingga 

proses belajar menjadi lebih efektif, inklusif, dan bermakna (Mulyasa,2013:104) 

Pembelajaran adaptif juga merupakan strategi pembelajaran yang selaras 

dengan prinsip keadilan, humanisme, dan kemaslahatan dalam pendidikan, 

baik pendidikan umum maupun pendidikan Islam. Pembelajaran harus 

disesuaikan dengan latar belakang pengetahuan awal dan kemampuan peserta 

didik. Dalam konteks pendidikan Islam, pembelajaran adaptif sejalan dengan 

prinsip rahmatan lil ‘ālamīn dan konsep keadilan (al-‘adl), yaitu memberikan 

perlakuan pendidikan yang sesuai dengan kebutuhan peserta didik tanpa 

diskriminasi. Pembelajaran adaptif berlandaskan pada teori belajar 

konstruktivisme yang memandang bahwa pengetahuan dibangun secara aktif 

oleh peserta didik melalui pengalaman belajar (Trianton, 2011:20). 

Abuddin Nata menegaskan bahwa pendidikan Islam harus bersifat 

humanis dan responsif terhadap perbedaan individu. Pemanfaatan teknologi 

digital dapat mendukung pembelajaran adaptif melalui sistem pembelajaran 

berbasis data yang mampu menyesuaikan materi dan kecepatan belajar peserta 

didik, menjadikan pembelajaran lebih personal dan responsif (Abuddin Nata, 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1497-1505 

1503 

2016:149). Menurut Tomlinson, pembelajaran adaptif menuntut guru untuk 

menyesuaikan konten, proses, dan produk pembelajaran agar setiap peserta 

didik dapat mencapai tujuan belajar secara maksimal (Carol Ann 

Tomlinson,2014: 14-15). 

Dalam perspektif pendidikan modern, pembelajaran adaptif menuntut 

fleksibilitas guru dalam merancang pembelajaran agar mampu 

mengakomodasi perbedaan individu peserta didik, baik dari aspek kognitif, 

afektif, maupun sosial (Rusman,2015:188). Oleh karena itu, pembelajaran harus 

disesuaikan dengan latar belakang pengetahuan awal dan kemampuan peserta 

didik 

Relevansi Fiqih Pendidikan dalam Menghadapi Tantangan Kontemporer 

Pengembangan kurikulum Islam di era kontemporer menghadapi 

berbagai tantangan, antara lain globalisasi nilai, perkembangan teknologi 

digital, krisis moral generasi muda, serta dikotomi antara ilmu agama dan ilmu 

umum. Oleh karena itu, pengembangan kurikulum Islam harus bersifat 

responsif, adaptif, dan tetap berpegang pada prinsip fiqih pendidikan. Fiqih 

pendidikan merupakan landasan normatif yang sangat penting dalam 

pengembangan kurikulum pendidikan Islam. 

Guru dituntut untuk menyesuaikan metode pembelajaran agama agar 

tidak bersifat dogmatis, tetapi dialogis dan kontekstual. Kurikulum Islam harus 

dikembangkan berdasarkan Al-Qur'an, Hadis, ijtihad, dan Maqasid al-Syari’ah. 

Abuddin Nata menjelaskan bahwa kurikulum pendidikan Islam harus 

dirancang untuk mengantarkan peserta didik menjadi manusia yang beriman, 

berilmu, dan beramal saleh. Dengan demikian, setiap komponen kurikulum 

tujuan, materi, metode, dan evaluasi harus selaras dengan nilai-nilai Qur'ani 

sebagai sumber fiqih pendidikan (Abuddin Nata, 2013:85). 

Fiqih pendidikan hadir sebagai instrumen normatif yang memberikan 

kerangka hukum terhadap seluruh aktivitas pendidikan berdasarkan nilai-nilai 

Islam, memastikan bahwa kurikulum tidak hanya berfungsi sebagai perangkat 

perencanaan pembelajaran, tetapi juga sebagai alat untuk mentransmisikan 

nilai, budaya, dan pandangan hidup yang selaras dengan prinsip syariat. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan kajian yang telah dilakukan, dapat disimpulkan bahwa fiqih 

pendidikan memegang peranan krusial sebagai kerangka normatif dan 

pedoman praktis dalam pengembangan kurikulum pendidikan Islam yang 

komprehensif. Fiqih pendidikan, sebagai cabang ilmu fiqih, secara sistematis 

mengkaji prinsip-prinsip hukum Islam dalam praktik pendidikan, 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1497-1505 

1504 

mengarahkan tujuan, metode, materi, dan evaluasi pendidikan Islam agar 

selaras dengan tujuan syariat Islam (Maqasid al-Syari’ah). 

Integrasi Maqasid al-Syari’ah dalam kurikulum pendidikan Islam adalah 

esensial untuk memastikan bahwa proses pendidikan tidak hanya berorientasi 

pada pencapaian intelektual, melainkan juga pada pembentukan karakter, 

moralitas, dan tanggung jawab sosial peserta didik. Kelima tujuan Maqasid al-

Syari’ah pemeliharaan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta memberikan 

landasan nilai yang strategis untuk menghasilkan insan yang beriman, berilmu, 

dan berakhlak mulia. 

Selain itu, etika akademik Islam menjadi fondasi penting untuk 

menciptakan budaya akademik yang jujur dan bermartabat, menekankan 

integritas dalam setiap aspek kegiatan ilmiah. Sejalan dengan itu, pembelajaran 

adaptif terbukti relevan dan selaras dengan prinsip keadilan serta 

kemaslahatan dalam pendidikan Islam, memungkinkan penyesuaian proses 

belajar-mengajar dengan kebutuhan individual peserta didik tanpa 

mengorbankan prinsip syariat. 

Pada akhirnya, fiqih pendidikan memberikan kerangka yang 

memungkinkan pengembangan kurikulum Islam yang responsif, adaptif, dan 

tetap berakar pada nilai-nilai fundamental Islam di tengah dinamika globalisasi 

dan perkembangan teknologi. Dengan demikian, pendidikan Islam dapat 

menghasilkan lulusan yang tidak hanya kompeten secara akademik, tetapi juga 

memiliki integritas moral dan spiritual yang tinggi, siap menghadapi tantangan 

zaman dengan berpegang teguh pada nilai-nilai Islam. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Ghazali, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn. Beirut: Dār al-Ma‘rifah, t.t., jil. I,  

al-Zuhaili, Wahbah. 1986. Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī. Damaskus: Dār al-Fikr, , jil. II.  

Ann Tomlinson, Carol.  How to Differentiate Instruction in Academically Diverse 

Classrooms. Alexandria: ASCD, 2014. 

Auda,Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London: IIIT, 2008.  

Az-Zarnuji, Ta‘līm al-Muta‘allim Ṭarīq at-Ta‘allum. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 2003. 

Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2008.  

Muhaimin, Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam, Jakarta: 

RajaGrafindo Persada, 2015. 

Mulyasa, Menjadi Guru Profesional. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2013. 

Nata, Abuddin.  Pendidikan dalam Perspektif Al-Qur’an. Jakarta: Kencana, 2013.  

Nata,Abuddin.  Filsafat Pendidikan Islam . Jakarta: Logos, 2012. 

Nata,Abuddin.  Ilmu Pendidikan Islam . Jakarta: Kencana, 2016. 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1497-1505 

1505 

Nata,Abuddin. Pemikiran Pendidikan Islam. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2017.  

Nata,Abuddin. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana, 2014.  

Rusman, Model-Model Pembelajaran. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2015. 

Sanjaya, Wina.  Strategi Pembelajaran Berorientasi Standar Proses Pendidikan 

.Jakarta: Kencana, 2011. 

Trianto, Model Pembelajaran Terpadu. Jakarta: Bumi Aksara, 2011. 

Zuhairini et al., 2010. Filsafat Pendidikan Islam . Jakarta: Bumi Aksara. 


