
  
 

1448 

Invention: Journal Research and Education Studies 

Volume 6 Nomor 3 November 2025 

The Invention: Journal Research and Education Studies is published 

three (3) times a year  

(March, July and November) 

Focus : Education Management, Education Policy, Education 

Technology, Education Psychology, Curriculum Development, 

Learning Strategies, Islamic Education, Elementary Education 

LINK : https://pusdikra-publishing.com/index.php/jres  

 
 
 
 
 
 

 
Dinamika Tajdid dan Ijtihad dalam Transformasi Pemikiran 

Hukum Islam Kontemporer 
 
Zainal Abidin1, Febi Ayunda Sari2, Ilham Fadhillah Sitorus3, Ahmad Nasir Sitorus4, 

Aziz Rahmadani5 
1,2,3,4,5 Institut Agama Islam Daar Al Uluum, Asahan, Indonesia

 
 

 

ABSTRACT 

Perkembangan zaman dengan kemajuan teknologi, globalisasi, dan 
perubahan sosial-ekonomi telah membawa dampak signifikan terhadap 
dinamika hukum Islam. Kondisi ini menuntut adanya pembaruan 
(tajdid) dan penggalian hukum (ijtihad) agar fiqh tetap relevan dalam 
menghadapi problematika modern. Penelitian ini bertujuan untuk 
menganalisis peran tajdid dan ijtihad dalam membentuk transformasi 
pemikiran hukum Islam kontemporer dengan meninjau perspektif 
ulama klasik dan modern seperti Yusuf al-Qaradawi, Wahbah al-
Zuhayli, Jasser Auda, dan Abdullah bin Bayyah. Penelitian ini 
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka 
(library research) terhadap sumber primer dan sekunder, baik buku 
maupun jurnal ilmiah. Hasil kajian menunjukkan bahwa tajdid berfungsi 
sebagai upaya revitalisasi prinsip-prinsip dasar syariat agar tetap 
aplikatif di era modern tanpa mengubah substansi hukum Islam, 
sedangkan ijtihad merupakan instrumen metodologis untuk menggali 
hukum baru melalui pendekatan maqasid al-syariah dan ijtihad kolektif. 
Integrasi keduanya menghasilkan fiqh yang adaptif, solutif, dan 
kontekstual terhadap isu-isu kontemporer seperti transaksi digital, 
bioetika, dan pluralisme hukum. Kesimpulannya, tajdid dan ijtihad 
merupakan dua pilar utama yang memastikan keberlanjutan dan 
relevansi hukum Islam dalam menghadapi tantangan zaman modern 
secara ilmiah dan berkeadaban. 

Kata Kunci  
Tajdid, Ijtihad, Fiqh Modern, Maqasid al-Syariah, Pembaruan Hukum Islam, 
Transformasi Pemikiran 

Corresponding 
Author:       

febiayundasari14@gmail.com 

 

PENDAHULUAN 

Perkembangan zaman modern yang ditandai dengan kemajuan teknologi, 

globalisasi, dan perubahan struktur sosial-ekonomi membawa dampak besar 

terhadap sistem nilai dan pola kehidupan masyarakat. Perubahan tersebut 

menuntut setiap sistem hukum, termasuk hukum Islam, untuk beradaptasi dan 

menyesuaikan diri agar tetap relevan dalam menjawab tantangan zaman. 

Dalam konteks ini, hukum Islam tidak dapat berhenti pada formulasi klasik 

https://pusdikra-publishing.com/index.php/jres
mailto:febiayundasari14@gmail.com


Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1448-1461 

1449 

yang dibangun dalam konteks sosial masa lalu, tetapi perlu direvitalisasi agar 

mampu memberikan jawaban yang sesuai dengan realitas kontemporer. Oleh 

karena itu, konsep tajdid (pembaruan) dan ijtihad (penggalian hukum) menjadi 

dua pilar utama dalam upaya transformasi pemikiran hukum Islam di era 

modern (Shahran, 2013; Hassan, 2020). 

Secara historis, hukum Islam berkembang melalui proses dialektika antara 

teks wahyu dan realitas sosial. Pada masa klasik, para ulama berhasil 

membangun sistem hukum Islam yang sangat komprehensif melalui metode 

ijtihad dan istinbat al-ahkam dengan kerangka ushul fiqih yang matang. Namun, 

setelah abad keempat Hijriah, muncul fenomena stagnasi intelektual yang 

dikenal dengan “tertutupnya pintu ijtihad”, di mana proses pembaruan hukum 

mulai melemah dan masyarakat lebih banyak mengandalkan taqlid terhadap 

mazhab yang sudah mapan (Fathurrahman, 2019). Kondisi ini mengakibatkan 

fiqh kehilangan daya geraknya dalam merespons tantangan-tantangan baru, 

terutama ketika umat Islam memasuki era modern dengan kompleksitas 

permasalahan yang tidak pernah dibayangkan sebelumnya, seperti teknologi 

digital, bioteknologi, hak reproduksi, transaksi keuangan syariah, dan etika 

kecerdasan buatan (Maulidi, 2018). 

Tajdid dalam konteks ini berperan sebagai upaya pembaruan pemahaman 

terhadap ajaran Islam agar tetap selaras dengan perubahan zaman tanpa 

menyalahi prinsip-prinsip dasar syariat. Pembaruan ini tidak dimaksudkan 

untuk mengubah hukum yang bersumber dari nash yang qath‘i, melainkan 

menyesuaikan penerapan dan penafsirannya agar kontekstual dengan 

kebutuhan masyarakat modern. Menurut Auda (2008), tajdid merupakan proses 

menghidupkan kembali ruh syariat Islam dengan pendekatan maqasid al-syariah 

(tujuan-tujuan hukum Islam) agar nilai-nilai universal Islam seperti keadilan, 

kemaslahatan, dan kemanusiaan tetap terjaga dalam praktik hukum 

kontemporer. 

Sementara itu, ijtihad merupakan mekanisme metodologis yang 

memungkinkan hukum Islam berkembang secara dinamis. Dalam pandangan 

Wahbah al-Zuhayli (1986), ijtihad adalah upaya sungguh-sungguh seorang 

mujtahid untuk menetapkan hukum syar‘i terhadap suatu persoalan yang 

belum memiliki ketentuan eksplisit dalam Al-Qur’an dan Sunnah, dengan 

berlandaskan metode ilmiah dan kaidah ushul fiqih. Dalam konteks modern, 

ijtihad mengalami transformasi menjadi ijtihad jama‘i (ijtihad kolektif), yaitu 

bentuk kolaborasi antara ulama dan para ahli multidisipliner seperti ekonomi, 

teknologi, dan kedokteran. Model ini diadopsi oleh berbagai lembaga fatwa di 

dunia Islam, termasuk Majma‘ al-Fiqh al-Islami, Majelis Ulama Indonesia 

(MUI), dan European Council for Fatwa and Research, sebagai upaya 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1448-1461 

1450 

menjawab persoalan kontemporer secara lebih komprehensif (Hassan, 2020; bin 

Bayyah, 2013). 

Kebutuhan terhadap tajdid dan ijtihad semakin mendesak di era 

globalisasi, di mana perubahan sosial dan budaya terjadi sangat cepat. 

Tantangan-tantangan modern seperti transaksi keuangan digital, bioetika, krisis 

lingkungan, serta persoalan minoritas Muslim di negara non-Muslim menuntut 

adanya respon hukum Islam yang adaptif. Tanpa pembaruan metodologis, fiqh 

berpotensi kehilangan relevansi dan hanya menjadi warisan teks yang tidak 

mampu menjawab realitas sosial. Oleh karena itu, paradigma tajdid dan ijtihad 

tidak hanya penting sebagai instrumen hukum, tetapi juga sebagai pendekatan 

epistemologis dalam membangun kembali struktur berpikir umat Islam 

terhadap hukum syariat yang dinamis dan kontekstual (Nur Kholis, 2021). 

Sejumlah pemikir kontemporer memberikan kontribusi besar dalam 

mengembangkan paradigma ini. Yusuf al-Qaradawi, misalnya, menekankan 

pentingnya fiqh al-waqi‘ (pemahaman realitas sosial) dan integrasi antara teks 

dan konteks dalam proses penetapan hukum. Ia menegaskan bahwa hukum 

Islam harus dilihat dari tujuan-tujuan universalnya agar tetap hidup dan 

berfungsi di masyarakat modern (al-Qaradawi, 2009). Jasser Auda (2008) 

memperluas konsep ini melalui pendekatan maqasid system thinking, yang 

menempatkan hukum Islam dalam kerangka multidimensi — fleksibel, 

dinamis, dan responsif terhadap perubahan sosial. Sementara itu, Abdullah bin 

Bayyah (2013) mengembangkan konsep sina‘at al-fatwa, yaitu metodologi 

pembentukan fatwa yang memperhatikan realitas sosial, dampak kebijakan, 

dan kemaslahatan publik. 

Dengan demikian, tajdid dan ijtihad bukan hanya aktivitas hukum, 

melainkan juga manifestasi dari semangat peradaban Islam yang selalu terbuka 

terhadap perubahan dan inovasi. Keduanya merupakan bentuk aktualisasi 

ajaran Islam yang menempatkan akal dan wahyu sebagai dua sumber yang 

saling melengkapi dalam mencari kebenaran dan kemaslahatan. Melalui 

dinamika tajdid dan ijtihad, hukum Islam tidak hanya menjadi sistem normatif 

yang bersifat dogmatis, tetapi juga menjadi sistem etis dan fungsional yang 

mampu menjawab tuntutan zaman modern tanpa kehilangan prinsip moral 

dan spiritualnya. 

Dengan berlandaskan pada argumentasi tersebut, artikel ini bertujuan 

untuk menjelaskan secara mendalam bagaimana dinamika tajdid dan ijtihad 

berperan dalam transformasi pemikiran hukum Islam kontemporer. Fokus 

pembahasan diarahkan pada analisis konseptual, metodologis, dan praktis dari 

kedua istilah tersebut, serta kontribusi para ulama modern dalam 

mengembangkan fiqh yang kontekstual dan berorientasi pada maqasid al-



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1448-1461 

1451 

syariah. Melalui pendekatan analisis literatur, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi teoretis dan aplikatif terhadap pengembangan hukum 

Islam di era global yang terus berubah. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan 

metode studi kepustakaan (library research), karena objek kajian bersifat 

konseptual dan normatif, bukan empiris. Penelitian dilakukan untuk menelaah 

dan menganalisis secara mendalam berbagai literatur klasik dan kontemporer 

yang berkaitan dengan tajdid (pembaruan) dan ijtihad (penggalian hukum) 

dalam kerangka hukum Islam modern. Populasi penelitian meliputi seluruh 

karya ilmiah yang relevan dengan tema pembaruan hukum Islam, baik berupa 

buku, artikel jurnal terakreditasi, maupun hasil penelitian akademik. Dari 

populasi tersebut, dipilih 15 karya utama sebagai sampel penelitian 

menggunakan metode purposive sampling, yaitu pemilihan sumber secara 

sengaja berdasarkan kriteria relevansi, kredibilitas, dan kontribusinya terhadap 

pengembangan wacana fiqh kontemporer. Sumber-sumber yang digunakan 

antara lain karya Yusuf al-Qaradawi, Wahbah al-Zuhayli, Jasser Auda, 

Abdullah bin Bayyah, serta beberapa penelitian dari jurnal Islam and 

Civilisational Renewal, Al-Manahij, Jurnal Ilmiah Syariah, dan Al-Asr Journal of 

Islamic Studies. 

Instrumen utama penelitian ini adalah lembar analisis dokumen yang 

dirancang untuk mengidentifikasi dan mengkategorikan tema-tema pokok 

dalam setiap sumber, seperti konsep tajdid, metode ijtihad, prinsip maqasid al-

syariah, dan bentuk kontribusi ulama terhadap pembaruan hukum Islam. 

Prosedur penelitian diawali dengan inventarisasi literatur yang relevan dengan 

tema tajdid dan ijtihad, dilanjutkan dengan evaluasi isi dokumen berdasarkan 

kredibilitas penerbit, tahun publikasi, dan kontribusi akademiknya. Setelah 

data terkumpul, dilakukan proses reduksi data, yaitu penyaringan informasi 

agar hanya yang relevan dengan fokus penelitian yang dianalisis lebih lanjut. 

Tahap berikutnya adalah analisis isi (content analysis) yang bertujuan 

memahami makna konseptual dan pola pemikiran dalam setiap literatur. 

Analisis dilakukan melalui dua pendekatan: pertama, analisis tematik, untuk 

menemukan hubungan antara tajdid, ijtihad, dan transformasi hukum Islam; 

kedua, analisis komparatif, untuk membandingkan pandangan ulama klasik dan 

modern guna mengidentifikasi pergeseran paradigma hukum Islam dari 

tradisional ke kontekstual. 

Untuk menjaga validitas dan reliabilitas hasil penelitian, dilakukan teknik 

triangulasi sumber, yakni dengan membandingkan hasil temuan dari berbagai 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1448-1461 

1452 

literatur yang memiliki topik sejenis untuk menghindari bias interpretatif. 

Selain itu, validitas data juga diperkuat melalui penelusuran silang (cross-

checking) antara teks klasik dan hasil penelitian kontemporer. Karena penelitian 

ini bersifat non-empiris, uji statistik tidak digunakan, namun keabsahan hasil 

tetap dijaga melalui konsistensi argumentasi, transparansi rujukan, dan 

keterulangan logika analisis. 

Rencana analisis disusun dalam beberapa tahap, dimulai dari identifikasi 

konsep dasar tajdid dan ijtihad, analisis peran keduanya dalam fiqh modern, 

hingga sintesis kontribusi pemikiran ulama kontemporer terhadap 

pembentukan hukum Islam yang adaptif. Semua temuan kemudian disajikan 

dalam bentuk narasi analitis untuk menggambarkan keterkaitan antara tajdid 

dan ijtihad dalam pembentukan paradigma hukum Islam yang dinamis dan 

relevan. 

Keterbatasan metodologis penelitian ini terletak pada sifatnya yang murni 

kepustakaan, sehingga tidak mencakup data empiris lapangan atau persepsi 

sosial masyarakat terhadap tajdid dan ijtihad. Namun demikian, pendekatan ini 

memberikan kekuatan dalam hal kedalaman teoretis dan keluasan literatur, 

memungkinkan replikasi oleh peneliti lain dengan menggunakan sumber-

sumber dan kerangka analisis yang sama. Dengan demikian, metode library 

research yang diterapkan dalam penelitian ini tidak hanya menjamin akurasi 

konseptual, tetapi juga memungkinkan verifikasi ilmiah dan pengembangan 

studi lanjutan mengenai pembaruan hukum Islam di era kontemporer. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep dan Urgensi Tajdid dalam Fiqh Modern 

Secara etimologis, istilah tajdid berasal dari bahasa Arab jaddada–yujaddidu 

yang berarti memperbaharui, memperkuat, atau menghidupkan kembali 

sesuatu yang melemah. Dalam konteks hukum Islam, tajdid bukanlah upaya 

mengganti prinsip-prinsip syariat, melainkan usaha menyegarkan kembali 

semangat ajaran Islam agar tetap hidup dan relevan dengan realitas sosial yang 

terus berubah. Konsep ini berakar pada hadis Nabi Muhammad SAW yang 

diriwayatkan oleh Abu Dawud: “Sesungguhnya Allah akan mengutus bagi umat ini 

pada setiap awal seratus tahun seseorang yang memperbaharui agamanya (mujaddid).” 

Hadis ini menjadi dasar teologis bahwa pembaruan dalam Islam adalah bagian 

dari tradisi keilmuan yang sah dan bahkan dianjurkan. 

Menurut Mohd. Farid Mohd. Shahran (2013), tajdid memiliki dua dimensi 

utama: pertama, dimensi pemurnian (islah al-din), yaitu upaya mengembalikan 

ajaran Islam kepada kemurnian sumber aslinya, yakni Al-Qur’an dan Sunnah; 

kedua, dimensi pengembangan (isthirak al-waqi‘), yaitu usaha menafsirkan 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1448-1461 

1453 

ajaran tersebut agar sesuai dengan konteks sosial dan peradaban manusia 

modern. Dalam praktiknya, tajdid menuntut pemahaman mendalam terhadap 

maqasid al-syariah—tujuan universal hukum Islam yang mencakup 

perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dengan pendekatan 

maqasid ini, hukum Islam tidak hanya dilihat dari sisi legal-formal, tetapi juga 

nilai-nilai etis dan kemaslahatan yang hendak diwujudkannya (Auda, 2008). 

Urgensi tajdid semakin menonjol dalam menghadapi tantangan modern 

seperti globalisasi ekonomi, transformasi digital, isu hak asasi manusia, dan 

perubahan struktur sosial. Fiqh klasik yang dibangun dalam konteks 

masyarakat abad pertengahan sering kali tidak mampu menjawab 

problematika kontemporer secara langsung. Misalnya, dalam bidang 

muamalah, muncul persoalan seperti penggunaan uang elektronik, transaksi 

daring, sistem perbankan syariah berbasis teknologi finansial (fintech), dan 

kontrak digital (smart contract). Permasalahan tersebut tidak ditemukan dalam 

kitab-kitab fiqih tradisional, sehingga dibutuhkan pendekatan baru yang 

mampu mengakomodasi perubahan tanpa melanggar prinsip syariat. Dalam 

hal ini, tajdid berperan sebagai jembatan antara teks dan konteks, antara norma 

ilahiah dan realitas empiris (Maulidi, 2018). 

Selain itu, tajdid juga memiliki fungsi sosial dan intelektual yang penting. 

Secara sosial, tajdid menghidupkan kembali kesadaran umat untuk menjadikan 

Islam sebagai pedoman hidup yang relevan, bukan sekadar warisan historis. 

Secara intelektual, tajdid menjadi sarana untuk membebaskan pemikiran Islam 

dari belenggu taqlid dan stagnasi yang telah lama membatasi kreativitas 

keilmuan umat Islam (Fathurrahman, 2019). Dalam konteks Indonesia, gagasan 

tajdid telah diadopsi oleh banyak lembaga keagamaan dan perguruan tinggi 

Islam melalui forum bahtsul masail, fatwa MUI, serta penelitian akademik di 

bidang hukum Islam kontemporer. Dengan demikian, tajdid menjadi strategi 

strategis dalam menjaga relevansi syariat Islam di tengah perkembangan 

masyarakat modern yang plural, global, dan digital. 

Konsep dan Urgensi Ijtihad dalam Fiqh Modern 

Jika tajdid merupakan roh pembaruan pemikiran Islam, maka ijtihad 

adalah instrumen praktisnya. Secara terminologis, ijtihad berarti mencurahkan 

seluruh kemampuan intelektual untuk menemukan hukum syar‘i terhadap 

suatu masalah yang tidak memiliki ketentuan eksplisit dalam Al-Qur’an 

maupun Sunnah. Menurut al-Zuhayli (1986), ijtihad merupakan kewajiban 

kolektif (fardhu kifayah) bagi umat Islam agar hukum syariat tetap hidup dan 

dapat diterapkan pada setiap kondisi ruang dan waktu. Dalam pandangan 

ushul fiqih, ijtihad bukan sekadar proses intelektual bebas, tetapi aktivitas 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1448-1461 

1454 

ilmiah yang memiliki perangkat metodologis seperti qiyas, istihsan, maslahah 

mursalah, dan istishab. 

Dalam konteks modern, ijtihad memiliki urgensi yang lebih luas 

dibanding masa klasik karena munculnya berbagai problematika baru yang 

belum pernah diatur secara eksplisit oleh hukum Islam tradisional. Misalnya, 

permasalahan transplantasi organ, bayi tabung, rekayasa genetika, privasi 

digital, ekonomi berbasis kripto, dan kecerdasan buatan. Permasalahan-

permasalahan ini memerlukan kerangka hukum yang rasional dan 

berlandaskan pada maqasid al-syariah. Oleh karena itu, ijtihad kontemporer 

harus memadukan dua kompetensi utama: penguasaan terhadap teks-teks 

syariat dan pemahaman mendalam terhadap realitas sosial (fiqh al-waqi‘). 

Menurut Nasir Khan (2022), ijtihad kontemporer menuntut keterlibatan 

berbagai disiplin ilmu, seperti hukum, ekonomi, kedokteran, dan teknologi. Hal 

ini melahirkan konsep ijtihad jama‘i atau ijtihad kolektif, di mana keputusan 

hukum dihasilkan melalui kolaborasi antara para ulama dan pakar 

multidisipliner. Konsep ini diterapkan dalam lembaga-lembaga seperti Majma‘ 

al-Fiqh al-Islami, European Council for Fatwa and Research, serta Majelis Ulama 

Indonesia. Pendekatan kolektif ini bukan hanya meningkatkan akurasi hukum, 

tetapi juga memperkuat legitimasi sosialnya karena mempertimbangkan 

berbagai aspek kemaslahatan. 

Namun, hasil penelitian juga menegaskan bahwa ijtihad harus dilakukan 

secara hati-hati agar tidak terjerumus pada liberalisasi hukum yang berlebihan. 

Tidak setiap orang dapat melakukan ijtihad; hanya mereka yang memenuhi 

syarat-syarat mujtahid yang ketat, seperti penguasaan terhadap bahasa Arab, 

tafsir, hadis, ilmu ushul fiqih, serta kepekaan terhadap konteks sosial dan 

budaya masyarakat. Dalam tradisi Islam, ijtihad dipahami sebagai upaya 

menyingkap hukum yang tersembunyi dalam teks, bukan menciptakan hukum 

baru di luar batas syariat (al-Zuhayli, 1986). Oleh karena itu, ijtihad harus tetap 

berada dalam kerangka maqasid al-syariah dan tidak boleh bertentangan 

dengan prinsip-prinsip dasar agama. 

Dengan demikian, ijtihad dalam fiqh modern berfungsi sebagai instrumen 

metodologis yang menjembatani antara hukum ilahi (syariah) dan kebutuhan 

manusia modern. Ia memastikan bahwa hukum Islam tetap rasional, adaptif, 

dan aplikatif dalam menghadapi tantangan peradaban global. 

Dinamika Tajdid dan Ijtihad dalam Kontribusi Ulama Kontemporer 

Dinamika tajdid dan ijtihad di era kontemporer tidak terlepas dari 

kontribusi para pemikir Islam modern yang berupaya mengintegrasikan tradisi 

hukum klasik dengan tuntutan modernitas. Salah satu tokoh paling 

berpengaruh adalah Yusuf al-Qaradawi, yang memperkenalkan paradigma fiqh 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1448-1461 

1455 

al-waqi‘ (fiqh realitas) dan fiqh al-muwazanah (fiqh keseimbangan). Menurutnya, 

fiqh tidak boleh dipahami secara tekstual semata, tetapi harus 

mempertimbangkan konteks sosial, politik, dan ekonomi masyarakat. Ia 

menekankan bahwa hukum Islam harus selalu menyeimbangkan antara 

kemaslahatan dan keadilan, antara teks dan konteks, serta antara prinsip dan 

penerapan (al-Qaradawi, 2009). 

Selain al-Qaradawi, Wahbah al-Zuhayli memberikan kontribusi penting 

melalui pendekatan fiqh muqaran (fiqh komparatif), yang membandingkan 

pendapat para ulama dari berbagai mazhab untuk mencari solusi hukum yang 

paling relevan. Pendekatan ini mendorong integrasi antara fleksibilitas dan 

otentisitas hukum Islam, sehingga membuka ruang bagi adaptasi hukum 

terhadap realitas modern tanpa mengabaikan tradisi klasik (al-Zuhayli, 2006). 

Sementara itu, Abdullah bin Bayyah menawarkan pendekatan 

metodologis melalui konsep sina‘at al-fatwa, yaitu seni dan teknik penetapan 

fatwa yang memperhatikan maqasid al-syariah, kondisi masyarakat, dan 

dampak sosial dari hukum yang dikeluarkan. Ia menekankan bahwa fatwa 

tidak boleh hanya berbasis teks, tetapi juga mempertimbangkan maslahat 

publik dan konteks kemanusiaan yang lebih luas (bin Bayyah, 2013). 

Jasser Auda, melalui karya monumentalnya Maqasid al-Shariah as 

Philosophy of Islamic Law (2008), mereformulasi teori maqasid dengan 

pendekatan system thinking. Ia melihat hukum Islam sebagai sistem yang saling 

terkait, fleksibel, dan dinamis. Menurutnya, pendekatan klasik yang terlalu 

linear harus digantikan dengan paradigma sistemik agar hukum Islam dapat 

menyesuaikan diri dengan dunia modern yang kompleks. Pemikirannya 

menekankan pentingnya nilai-nilai universal Islam seperti keadilan, kebebasan, 

dan kemaslahatan sebagai dasar pembentukan hukum modern. 

Dari hasil kajian terhadap pemikiran tokoh-tokoh di atas, dapat 

disimpulkan bahwa dinamika tajdid dan ijtihad bukanlah sekadar perubahan 

hukum, tetapi juga transformasi paradigma berpikir umat Islam. Pembaruan 

hukum Islam modern tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga epistemologis, 

yakni perubahan cara pandang terhadap bagaimana hukum dipahami, 

ditafsirkan, dan diaplikasikan dalam konteks sosial yang berubah. 

Relevansi Tajdid dan Ijtihad terhadap Perkembangan Hukum Islam Modern 

Relevansi tajdid dan ijtihad terhadap hukum Islam modern terlihat dari 

perannya dalam menjaga keseimbangan antara idealisme normatif dan realitas 

empiris. Keduanya memungkinkan hukum Islam tetap aktual tanpa kehilangan 

otentisitasnya. Dalam era globalisasi dan kemajuan teknologi, hukum Islam 

menghadapi tantangan baru seperti pluralitas budaya, sistem hukum sekuler, 

serta revolusi digital. Di tengah dinamika ini, tajdid dan ijtihad menjadi 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1448-1461 

1456 

instrumen vital untuk menjawab persoalan baru secara kreatif dan bertanggung 

jawab. 

Dalam konteks Indonesia, penerapan tajdid dan ijtihad tercermin dalam 

kebijakan dan fatwa lembaga-lembaga keagamaan seperti Majelis Ulama 

Indonesia (MUI), Nahdlatul Ulama (NU), dan Muhammadiyah. Ketiganya aktif 

melakukan ijtihad kolektif dalam merespons isu-isu kontemporer seperti 

vaksinasi halal, transaksi daring, zakat saham, dan ekologi Islam. Pendekatan 

mereka menunjukkan bahwa hukum Islam dapat berfungsi sebagai panduan 

etis sekaligus solusi praktis bagi masyarakat modern yang dihadapkan pada 

dilema teknologi dan moralitas. 

Lebih jauh, tajdid dan ijtihad juga memperkuat dimensi peradaban Islam. 

Menurut Hassan (2020), pembaruan hukum Islam merupakan bagian dari 

proses civilisational renewal—yakni upaya menghidupkan kembali peradaban 

Islam melalui integrasi ilmu pengetahuan, etika, dan spiritualitas. Dengan 

demikian, pembaruan hukum Islam bukan hanya tentang perubahan hukum, 

tetapi juga tentang kebangkitan intelektual dan moral umat Islam. 

Namun demikian, penelitian ini juga menemukan beberapa tantangan 

dalam implementasi tajdid dan ijtihad, seperti resistensi dari kelompok 

konservatif, kurangnya kompetensi ilmiah di kalangan mujtahid modern, serta 

fragmentasi otoritas hukum Islam di dunia Muslim. Oleh karena itu, 

diperlukan pendekatan yang moderat dan inklusif, yaitu dengan 

menggabungkan keilmuan klasik yang mendalam dengan pemahaman 

kontekstual yang luas. 

Secara filosofis, hubungan antara tajdid dan ijtihad dapat diibaratkan 

seperti ruh dan tubuh: tajdid memberi arah dan semangat pembaruan, 

sedangkan ijtihad menyediakan metode untuk mewujudkannya. Interaksi 

keduanya menghasilkan sistem hukum Islam yang tidak hanya normatif, tetapi 

juga fungsional—mampu memberikan solusi atas persoalan modern dengan 

tetap berakar pada nilai-nilai ketuhanan. Dengan demikian, dinamika tajdid dan 

ijtihad merupakan representasi dari watak hukum Islam yang universal, 

adaptif, dan berorientasi pada kemaslahatan manusia. 

Implikasi Dinamika Tajdid dan Ijtihad terhadap Transformasi Pemikiran 

Hukum Islam Kontemporer 

Perkembangan tajdid dan ijtihad dalam sejarah pemikiran Islam memiliki 

implikasi yang luas terhadap arah transformasi hukum Islam di era modern. 

Dinamika keduanya tidak hanya melahirkan pembaruan dalam dimensi 

hukum praktis, tetapi juga membentuk pergeseran paradigma berpikir umat 

Islam tentang bagaimana syariat dipahami, ditafsirkan, dan diimplementasikan 

dalam masyarakat yang terus berubah. Transformasi ini menandai peralihan 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1448-1461 

1457 

dari pendekatan fiqh yang bersifat taqlidi menuju fiqh yang lebih kontekstual, 

reflektif, dan berbasis maqasid. Dengan kata lain, tajdid dan ijtihad berfungsi 

sebagai katalis yang mempertemukan antara kontinuitas tradisi hukum Islam 

dan kebutuhan perubahan sosial yang dinamis. 

Implikasi pertama terletak pada rekonstruksi epistemologi hukum Islam. 

Dalam tradisi klasik, hukum Islam dipahami secara normatif dengan titik tekan 

pada legalitas teks. Namun, perkembangan modern memunculkan kebutuhan 

untuk melihat hukum Islam sebagai sistem nilai yang integral dengan 

kehidupan sosial. Melalui tajdid, para ulama kontemporer seperti Yusuf al-

Qaradawi dan Jasser Auda menggeser orientasi hukum dari sekadar mencari 

hukm syar‘i menuju pemahaman yang lebih filosofis dan fungsional, yakni 

mencari maqasid al-syariah atau tujuan moral di balik hukum (Auda, 2008). 

Pendekatan ini menjadikan hukum Islam tidak lagi kaku, tetapi bersifat 

dialogis dan solutif terhadap problem kemanusiaan seperti keadilan sosial, 

kesejahteraan ekonomi, dan perlindungan lingkungan. 

Implikasi kedua adalah munculnya transformasi metodologis dalam 

praktik ijtihad. Sebagaimana dijelaskan oleh Wahbah al-Zuhayli (2006), ijtihad 

pada era klasik bersifat individual dan berbasis kapasitas keilmuan seorang 

mujtahid. Namun, dalam konteks modern, muncul bentuk baru yaitu ijtihad 

jama‘i (ijtihad kolektif), di mana hukum dirumuskan melalui musyawarah para 

ulama lintas disiplin dan ahli profesional. Pergeseran ini tidak hanya 

meningkatkan validitas hasil ijtihad, tetapi juga memperluas cakupan 

epistemologisnya karena melibatkan ilmu sosial, ekonomi, dan teknologi. 

Model seperti ini telah banyak diterapkan dalam lembaga-lembaga fatwa dunia 

Islam seperti Majma‘ al-Fiqh al-Islami dan European Council for Fatwa and 

Research. 

Implikasi ketiga adalah penguatan integrasi antara tradisi dan modernitas 

dalam pemikiran hukum Islam. Tajdid tidak bermakna meninggalkan warisan 

klasik, tetapi menghidupkannya kembali dengan pendekatan baru. 

Sebagaimana dinyatakan oleh bin Bayyah (2013), hukum Islam harus bersifat 

mutaharrik (bergerak) dan murakkaz (berprinsip). Artinya, hukum harus mampu 

menyesuaikan diri dengan konteks baru tanpa kehilangan fondasi moral dan 

spiritualnya. Dalam konteks ini, ulama kontemporer berupaya 

mengharmonikan fiqh klasik dengan realitas kontemporer, menciptakan 

sintesis antara nilai-nilai ilahiah dan kebutuhan manusia modern. 

Implikasi keempat, dinamika tajdid dan ijtihad telah mendorong lahirnya 

fiqh tematik baru yang relevan dengan kehidupan modern. Beberapa bidang 

fiqh yang berkembang pesat sebagai hasil ijtihad kontemporer antara lain fiqh 

al-biah (fiqh lingkungan), fiqh al-tibb (fiqh kedokteran), fiqh al-ma‘malat al-maliyah 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1448-1461 

1458 

al-mu‘ashirah (fiqh transaksi keuangan modern), dan fiqh al-‘alaqat al-duwaliyyah 

(fiqh hubungan internasional). Munculnya cabang-cabang fiqh ini 

menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki daya hidup yang tinggi untuk 

merespons isu-isu baru yang tidak dikenal pada masa klasik. Tajdid dan ijtihad 

dengan demikian menjadi instrumen konseptual sekaligus operasional dalam 

memperluas cakrawala hukum Islam menuju masyarakat global yang 

multikultural dan multiteknologis. 

Implikasi kelima, dinamika tajdid dan ijtihad juga membawa perubahan 

dalam pola pendidikan hukum Islam. Perguruan tinggi Islam di Indonesia dan 

dunia Muslim kini mulai mengintegrasikan pendekatan maqasid al-syariah dan 

pemikiran fiqh kontemporer ke dalam kurikulum hukum Islam. Hal ini 

bertujuan menyiapkan generasi ulama dan akademisi yang tidak hanya ahli 

dalam teks, tetapi juga memiliki kepekaan terhadap isu sosial, ekonomi, dan 

lingkungan. Paradigma baru ini menggantikan model pengajaran tradisional 

yang cenderung dogmatis menjadi lebih kritis, reflektif, dan kontekstual (Nur 

Kholis, 2021). Pendidikan hukum Islam modern diarahkan untuk menghasilkan 

mujtahid akademik yang mampu melakukan sintesis antara pengetahuan 

normatif dan empiris, sehingga hukum Islam dapat diimplementasikan dalam 

kebijakan publik dan tata kelola sosial yang lebih progresif. 

Implikasi terakhir adalah reorientasi peran hukum Islam dalam 

kehidupan masyarakat global. Di tengah tantangan modern seperti sekularisasi, 

relativisme moral, dan krisis spiritualitas, tajdid dan ijtihad berperan sebagai 

instrumen dakwah intelektual yang memperlihatkan fleksibilitas Islam tanpa 

kehilangan prinsip ketuhanan. Hukum Islam yang berbasis pada maqasid tidak 

lagi dipandang sebagai sistem normatif yang kaku, melainkan sebagai etika 

kehidupan yang mempromosikan keadilan, kemaslahatan, dan martabat 

manusia. Dalam konteks global, paradigma ini memperkuat posisi Islam 

sebagai agama peradaban (din al-hadarah) yang berkontribusi pada nilai-nilai 

universal kemanusiaan seperti keadilan sosial dan keberlanjutan lingkungan 

(Hassan, 2020). 

Dari seluruh implikasi di atas, dapat disimpulkan bahwa dinamika tajdid 

dan ijtihad bukan hanya mengubah struktur hukum Islam, tetapi juga menata 

ulang cara berpikir umat Islam terhadap relasi antara wahyu dan realitas. 

Keduanya merupakan ekspresi dari kemampuan Islam untuk beradaptasi 

dengan perubahan zaman tanpa kehilangan esensi spiritualnya. Dengan 

mengintegrasikan semangat tajdid dan metodologi ijtihad, hukum Islam 

kontemporer dapat berkembang sebagai sistem yang ilmiah, rasional, dan 

solutif mampu menjadi pedoman hidup yang aplikatif dalam menghadapi 

tantangan global dan lokal sekaligus. 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1448-1461 

1459 

KESIMPULAN  

Berdasarkan hasil kajian literatur dan analisis mendalam terhadap 

berbagai sumber klasik maupun kontemporer, dapat disimpulkan bahwa tajdid 

dan ijtihad merupakan dua pilar utama yang menopang keberlangsungan dan 

vitalitas hukum Islam di era modern. Keduanya berfungsi sebagai sarana 

transformasi intelektual dan metodologis dalam mengembangkan pemikiran 

hukum Islam agar tetap relevan terhadap dinamika sosial, ekonomi, politik, 

dan teknologi global. Tajdid berperan sebagai roh pembaruan yang 

menghidupkan kembali nilai-nilai dasar syariat dengan cara kontekstual dan 

adaptif, sedangkan ijtihad merupakan instrumen metodologis yang 

memungkinkan terwujudnya interpretasi hukum baru secara sistematis, ilmiah, 

dan bertanggung jawab. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa tajdid tidak berarti mengganti 

hukum syariat, tetapi memperbarui cara memahami dan mengaplikasikan 

hukum tersebut agar sejalan dengan maqasid al-syariah—tujuan-tujuan 

universal syariat yang menekankan perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta. Pendekatan maqasid inilah yang menjadi basis 

konseptual bagi ijtihad modern dalam merumuskan hukum-hukum baru 

terhadap isu-isu kontemporer seperti transaksi digital, bioetika, ekonomi 

syariah, dan problematika sosial kemasyarakatan. 

Sementara itu, ijtihad dalam konteks modern berkembang dari bentuk 

individual menuju ijtihad jama‘i (kolektif) yang melibatkan berbagai disiplin 

ilmu dan lembaga otoritatif seperti Majma‘ al-Fiqh al-Islami dan Majelis Ulama 

Indonesia (MUI). Pendekatan multidisipliner ini memperkuat validitas hasil 

hukum sekaligus memperkaya perspektif fiqh dengan wawasan sains, 

teknologi, dan sosial. Dinamika pemikiran ini menunjukkan bahwa hukum 

Islam bersifat murunah (elastis) dan syumul (komprehensif), mampu 

menyesuaikan diri dengan perubahan tanpa kehilangan prinsip moral dan 

spiritualnya. 

Kontribusi para ulama kontemporer seperti Yusuf al-Qaradawi, Wahbah 

al-Zuhayli, Abdullah bin Bayyah, dan Jasser Auda mempertegas posisi tajdid 

dan ijtihad sebagai poros pembaruan hukum Islam global. Mereka mengajukan 

pendekatan yang lebih kontekstual, integratif, dan berbasis maqasid, yang 

menempatkan keadilan, kemaslahatan, dan kemanusiaan sebagai inti dari 

setiap formulasi hukum. Pemikiran mereka memperlihatkan bahwa 

transformasi hukum Islam bukan sekadar adaptasi terhadap modernitas, tetapi 

juga refleksi atas kesadaran baru bahwa syariat adalah sistem nilai yang 

dinamis dan berorientasi pada kesejahteraan umat manusia. 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1448-1461 

1460 

Dengan demikian, dinamika tajdid dan ijtihad telah menghasilkan 

transformasi epistemologis dalam hukum Islam: dari fiqh yang bersifat tekstual 

menuju fiqh yang kontekstual dan fungsional; dari fiqh yang berorientasi pada 

norma menuju fiqh yang berorientasi pada kemaslahatan; dan dari fiqh yang 

bersifat partikular menuju fiqh yang universal. Transformasi ini menjadi bukti 

bahwa hukum Islam memiliki kemampuan regeneratif untuk menjawab 

tantangan zaman, sekaligus tetap menjaga kemurnian prinsip ilahinya. 

 

PENGAKUAN 

Penulis mengucapkan terima kasih kepada para dosen pembimbing, 

rekan sejawat, dan pihak Fakultas Syariah dan Hukum Islam yang telah 

memberikan bimbingan ilmiah, dukungan akademik, serta fasilitas penelitian 

dalam penyusunan artikel ini. Penghargaan juga disampaikan kepada lembaga-

lembaga ilmiah seperti Garuda Ristekdikti, Sinta, dan perpustakaan universitas 

yang menyediakan sumber referensi dan literatur yang sangat membantu 

proses penelitian. Dukungan kolega dan institusi tersebut menjadi faktor 

penting dalam terselesaikannya karya ilmiah ini. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems 

Approach. London: The International Institute of Islamic Thought (IIIT). 

bin Bayyah, A. (2013). Sina‘at al-Fatwa wa Fiqh al-Aqalliyat. Abu Dhabi: Markaz 

al-Majma‘ al-Fiqhi al-Islami. 

Fathurrahman, M. (2019). Reaktualisasi Ijtihad dalam Pembaruan Hukum Islam. 

Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum, 5(2), 101–117. 

https://doi.org/10.24042/jish.v5i2.3321 

Hassan, M. K. (2020). Civilisational Renewal in Islamic Thought: Between Tajdid and 

Modernisation. Islam and Civilisational Renewal, 11(3), 301–320. 

https://doi.org/10.52282/icr.v11i3.210 

Khan, N. (2022). Contemporary Ijtihad: Challenges and Prospects in Islamic Legal 

Theory. Al-Manahij: Journal of Islamic Law, 16(1), 45–66. 

https://doi.org/10.21580/am.v16i1.9482 

Maulidi, A. (2018). Tajdid dan Pembaruan Hukum Islam: Analisis terhadap 

Pemikiran Fiqh Kontemporer. Jurnal Al-Asr: Islamic Studies, 7(2), 23–37. 

https://doi.org/10.5281/zenodo.1267810 

Nur Kholis, M. (2021). Integrasi Maqasid al-Syariah dalam Pendidikan Hukum Islam 

di Era Modern. Jurnal Tarjih dan Pengembangan Pemikiran Islam, 14(2), 177–

194. 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1448-1461 

1461 

al-Qaradawi, Y. (2009). Fiqh al-Waqi‘ wa al-Tathbiq al-Mu‘ashir. Beirut: Dar al-

Syuruq. 

al-Suyuthi, J. (1990). Al-Asybah wa al-Nazha’ir fi Qawa‘id wa Furu‘ Fiqh al-

Syafi‘iyyah. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

al-Zuhayli, W. (1986). Ushul al-Fiqh al-Islami (Vol. 1–2). Damascus: Dar al-Fikr. 

al-Zuhayli, W. (2006). Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu (Vol. 1–8). Damascus: Dar 

al-Fikr. 

Shahran, M. F. M. (2013). Konsep Tajdid dalam Pemikiran Islam Kontemporer. Jurnal 

Usuluddin, 38(1), 45–62. 

Zed, M. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 


