Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025

mmm@m The Invention: Journal Research and Education Studies is published

o] Museerel emil Rdvefien e

three (3) times a year
(March, July and November)

Focus : Education Management, Education Policy, Education
Technology, Education Psychology, Curriculum Development,
Learning Strategies, Islamic Education, Elementary Education
LINK : https://pusdikra-publishing.com/index.php/jres

Dinamika Tajdid dan Ijtihad dalam Transformasi Pemikiran

Hukum Islam Kontemporer

Zainal Abidin!, Febi Ayunda Sari?, Ilham Fadhillah Sitorus3, Ahmad Nasir Sitorus?,

Aziz Rahmadani5

12345 Institut Agama Islam Daar Al Uluum, Asahan, Indonesia

Kata Kunci

ABSTRACT

Perkembangan zaman dengan kemajuan teknologi, globalisasi, dan
perubahan sosial-ekonomi telah membawa dampak signifikan terhadap
dinamika hukum Islam. Kondisi ini menuntut adanya pembaruan
(tajdid) dan penggalian hukum (ijjtihad) agar figh tetap relevan dalam
menghadapi problematika modern. Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis peran tajdid dan ijtthad dalam membentuk transformasi
pemikiran hukum Islam kontemporer dengan meninjau perspektif
ulama klasik dan modern seperti Yusuf al-Qaradawi, Wahbah al-
Zuhayli, Jasser Auda, dan Abdullah bin Bayyah. Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka
(library research) terhadap sumber primer dan sekunder, baik buku
maupun jurnal ilmiah. Hasil kajian menunjukkan bahwa tajdid berfungsi
sebagai upaya revitalisasi prinsip-prinsip dasar syariat agar tetap
aplikatif di era modern tanpa mengubah substansi hukum Islam,
sedangkan ijtihad merupakan instrumen metodologis untuk menggali
hukum baru melalui pendekatan maqasid al-syariah dan ijtihad kolektif.
Integrasi keduanya menghasilkan figh yang adaptif, solutif, dan
kontekstual terhadap isu-isu kontemporer seperti transaksi digital,
bioetika, dan pluralisme hukum. Kesimpulannya, tajdid dan ijtihad
merupakan dua pilar utama yang memastikan keberlanjutan dan
relevansi hukum Islam dalam menghadapi tantangan zaman modern
secara ilmiah dan berkeadaban.

Tajdid, Ijtihad, Figh Modern, Magasid al-Syariah, Pembaruan Hukum Islam,
Transformasi Pemikiran

X?:&fss onding febiayundasaril4@gmail.com
PENDAHULUAN

Perkembangan zaman modern yang ditandai dengan kemajuan teknologi,

globalisasi, dan perubahan struktur sosial-ekonomi membawa dampak besar

terhadap sistem nilai dan pola kehidupan masyarakat. Perubahan tersebut

menuntut setiap sistem hukum, termasuk hukum Islam, untuk beradaptasi dan

menyesuaikan diri agar tetap relevan dalam menjawab tantangan zaman.

Dalam konteks ini, hukum Islam tidak dapat berhenti pada formulasi klasik

1448


https://pusdikra-publishing.com/index.php/jres
mailto:febiayundasari14@gmail.com

Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page : 1448-1461

yang dibangun dalam konteks sosial masa lalu, tetapi perlu direvitalisasi agar
mampu memberikan jawaban yang sesuai dengan realitas kontemporer. Oleh
karena itu, konsep tajdid (pembaruan) dan ijtihad (penggalian hukum) menjadi
dua pilar utama dalam upaya transformasi pemikiran hukum Islam di era
modern (Shahran, 2013; Hassan, 2020).

Secara historis, hukum Islam berkembang melalui proses dialektika antara
teks wahyu dan realitas sosial. Pada masa klasik, para ulama berhasil
membangun sistem hukum Islam yang sangat komprehensif melalui metode
ijtihad dan istinbat al-ahkam dengan kerangka ushul figih yang matang. Namun,
setelah abad keempat Hijriah, muncul fenomena stagnasi intelektual yang
dikenal dengan “tertutupnya pintu ijtihad”, di mana proses pembaruan hukum
mulai melemah dan masyarakat lebih banyak mengandalkan taglid terhadap
mazhab yang sudah mapan (Fathurrahman, 2019). Kondisi ini mengakibatkan
figh kehilangan daya geraknya dalam merespons tantangan-tantangan baru,
terutama ketika umat Islam memasuki era modern dengan kompleksitas
permasalahan yang tidak pernah dibayangkan sebelumnya, seperti teknologi
digital, bioteknologi, hak reproduksi, transaksi keuangan syariah, dan etika
kecerdasan buatan (Maulidi, 2018).

Tajdid dalam konteks ini berperan sebagai upaya pembaruan pemahaman
terhadap ajaran Islam agar tetap selaras dengan perubahan zaman tanpa
menyalahi prinsip-prinsip dasar syariat. Pembaruan ini tidak dimaksudkan
untuk mengubah hukum yang bersumber dari nash yang qath’i, melainkan
menyesuaikan penerapan dan penafsirannya agar kontekstual dengan
kebutuhan masyarakat modern. Menurut Auda (2008), tajdid merupakan proses
menghidupkan kembali ruh syariat Islam dengan pendekatan magasid al-syariah
(tujuan-tujuan hukum Islam) agar nilai-nilai universal Islam seperti keadilan,
kemaslahatan, dan kemanusiaan tetap terjaga dalam praktik hukum
kontemporer.

Sementara itu, ijtthad merupakan mekanisme metodologis yang
memungkinkan hukum Islam berkembang secara dinamis. Dalam pandangan
Wahbah al-Zuhayli (1986), ijtihad adalah upaya sungguh-sungguh seorang
mujtahid untuk menetapkan hukum syari terhadap suatu persoalan yang
belum memiliki ketentuan eksplisit dalam Al-Qur’an dan Sunnah, dengan
berlandaskan metode ilmiah dan kaidah ushul figih. Dalam konteks modern,
ijtihad mengalami transformasi menjadi ijtihad jama’i (ijtihad kolektif), yaitu
bentuk kolaborasi antara ulama dan para ahli multidisipliner seperti ekonomi,
teknologi, dan kedokteran. Model ini diadopsi oleh berbagai lembaga fatwa di
dunia Islam, termasuk Majma’ al-Figh al-Islami, Majelis Ulama Indonesia
(MUI), dan European Council for Fatwa and Research, sebagai upaya

1449



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page : 1448-1461

menjawab persoalan kontemporer secara lebih komprehensif (Hassan, 2020; bin
Bayyah, 2013).

Kebutuhan terhadap tfajdid dan ijtihad semakin mendesak di era
globalisasi, di mana perubahan sosial dan budaya terjadi sangat cepat.
Tantangan-tantangan modern seperti transaksi keuangan digital, bioetika, krisis
lingkungan, serta persoalan minoritas Muslim di negara non-Muslim menuntut
adanya respon hukum Islam yang adaptif. Tanpa pembaruan metodologis, figh
berpotensi kehilangan relevansi dan hanya menjadi warisan teks yang tidak
mampu menjawab realitas sosial. Oleh karena itu, paradigma tajdid dan ijtihad
tidak hanya penting sebagai instrumen hukum, tetapi juga sebagai pendekatan
epistemologis dalam membangun kembali struktur berpikir umat Islam
terhadap hukum syariat yang dinamis dan kontekstual (Nur Kholis, 2021).

Sejumlah pemikir kontemporer memberikan kontribusi besar dalam
mengembangkan paradigma ini. Yusuf al-Qaradawi, misalnya, menekankan
pentingnya figh al-waqi’ (pemahaman realitas sosial) dan integrasi antara teks
dan konteks dalam proses penetapan hukum. Ia menegaskan bahwa hukum
Islam harus dilihat dari tujuan-tujuan universalnya agar tetap hidup dan
berfungsi di masyarakat modern (al-Qaradawi, 2009). Jasser Auda (2008)
memperluas konsep ini melalui pendekatan magasid system thinking, yang
menempatkan hukum Islam dalam kerangka multidimensi — fleksibel,
dinamis, dan responsif terhadap perubahan sosial. Sementara itu, Abdullah bin
Bayyah (2013) mengembangkan konsep sina‘at al-fatwa, yaitu metodologi
pembentukan fatwa yang memperhatikan realitas sosial, dampak kebijakan,
dan kemaslahatan publik.

Dengan demikian, tajdid dan ijtihad bukan hanya aktivitas hukum,
melainkan juga manifestasi dari semangat peradaban Islam yang selalu terbuka
terhadap perubahan dan inovasi. Keduanya merupakan bentuk aktualisasi
ajaran Islam yang menempatkan akal dan wahyu sebagai dua sumber yang
saling melengkapi dalam mencari kebenaran dan kemaslahatan. Melalui
dinamika tajdid dan ijtihad, hukum Islam tidak hanya menjadi sistem normatif
yang bersifat dogmatis, tetapi juga menjadi sistem etis dan fungsional yang
mampu menjawab tuntutan zaman modern tanpa kehilangan prinsip moral
dan spiritualnya.

Dengan berlandaskan pada argumentasi tersebut, artikel ini bertujuan
untuk menjelaskan secara mendalam bagaimana dinamika tajdid dan ijtihad
berperan dalam transformasi pemikiran hukum Islam kontemporer. Fokus
pembahasan diarahkan pada analisis konseptual, metodologis, dan praktis dari
kedua istilah tersebut, serta kontribusi para wulama modern dalam
mengembangkan figh yang kontekstual dan berorientasi pada magqasid al-

1450



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page : 1448-1461

syariah. Melalui pendekatan analisis literatur, penelitian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi teoretis dan aplikatif terhadap pengembangan hukum
Islam di era global yang terus berubah.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan
metode studi kepustakaan (library research), karena objek kajian bersifat
konseptual dan normatif, bukan empiris. Penelitian dilakukan untuk menelaah
dan menganalisis secara mendalam berbagai literatur klasik dan kontemporer
yang berkaitan dengan tajdid (pembaruan) dan ijtihad (penggalian hukum)
dalam kerangka hukum Islam modern. Populasi penelitian meliputi seluruh
karya ilmiah yang relevan dengan tema pembaruan hukum Islam, baik berupa
buku, artikel jurnal terakreditasi, maupun hasil penelitian akademik. Dari
populasi tersebut, dipilih 15 karya wutama sebagai sampel penelitian
menggunakan metode purposive sampling, yaitu pemilihan sumber secara
sengaja berdasarkan kriteria relevansi, kredibilitas, dan kontribusinya terhadap
pengembangan wacana figh kontemporer. Sumber-sumber yang digunakan
antara lain karya Yusuf al-Qaradawi, Wahbah al-Zuhayli, Jasser Auda,
Abdullah bin Bayyah, serta beberapa penelitian dari jurnal Islam and
Civilisational Renewal, Al-Manahij, Jurnal Ilmiah Syariah, dan Al-Asr Journal of
Islamic Studies.

Instrumen utama penelitian ini adalah lembar analisis dokumen yang
dirancang untuk mengidentifikasi dan mengkategorikan tema-tema pokok
dalam setiap sumber, seperti konsep tajdid, metode ijtihad, prinsip maqasid al-
syariah, dan bentuk kontribusi ulama terhadap pembaruan hukum Islam.
Prosedur penelitian diawali dengan inventarisasi literatur yang relevan dengan
tema tajdid dan ijtihad, dilanjutkan dengan evaluasi isi dokumen berdasarkan
kredibilitas penerbit, tahun publikasi, dan kontribusi akademiknya. Setelah
data terkumpul, dilakukan proses reduksi data, yaitu penyaringan informasi
agar hanya yang relevan dengan fokus penelitian yang dianalisis lebih lanjut.
Tahap berikutnya adalah analisis isi (content analysis) yang bertujuan
memahami makna konseptual dan pola pemikiran dalam setiap literatur.
Analisis dilakukan melalui dua pendekatan: pertama, analisis tematik, untuk
menemukan hubungan antara tajdid, ijtihad, dan transformasi hukum Islam;
kedua, analisis komparatif, untuk membandingkan pandangan ulama klasik dan
modern guna mengidentifikasi pergeseran paradigma hukum Islam dari
tradisional ke kontekstual.

Untuk menjaga validitas dan reliabilitas hasil penelitian, dilakukan teknik
triangulasi sumber, yakni dengan membandingkan hasil temuan dari berbagai

1451



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page : 1448-1461

literatur yang memiliki topik sejenis untuk menghindari bias interpretatif.
Selain itu, validitas data juga diperkuat melalui penelusuran silang (cross-
checking) antara teks klasik dan hasil penelitian kontemporer. Karena penelitian
ini bersifat non-empiris, uji statistik tidak digunakan, namun keabsahan hasil
tetap dijaga melalui konsistensi argumentasi, transparansi rujukan, dan
keterulangan logika analisis.

Rencana analisis disusun dalam beberapa tahap, dimulai dari identifikasi
konsep dasar tajdid dan ijtihad, analisis peran keduanya dalam figh modern,
hingga sintesis kontribusi pemikiran wulama kontemporer terhadap
pembentukan hukum Islam yang adaptif. Semua temuan kemudian disajikan
dalam bentuk narasi analitis untuk menggambarkan keterkaitan antara tajdid
dan ijtihad dalam pembentukan paradigma hukum Islam yang dinamis dan
relevan.

Keterbatasan metodologis penelitian ini terletak pada sifatnya yang murni
kepustakaan, sehingga tidak mencakup data empiris lapangan atau persepsi
sosial masyarakat terhadap tajdid dan ijtihad. Namun demikian, pendekatan ini
memberikan kekuatan dalam hal kedalaman teoretis dan keluasan literatur,
memungkinkan replikasi oleh peneliti lain dengan menggunakan sumber-
sumber dan kerangka analisis yang sama. Dengan demikian, metode library
research yang diterapkan dalam penelitian ini tidak hanya menjamin akurasi
konseptual, tetapi juga memungkinkan verifikasi ilmiah dan pengembangan
studi lanjutan mengenai pembaruan hukum Islam di era kontemporer.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep dan Urgensi Tajdid dalam Figh Modern

Secara etimologis, istilah tajdid berasal dari bahasa Arab jaddada-yujaddidu
yang berarti memperbaharui, memperkuat, atau menghidupkan kembali
sesuatu yang melemah. Dalam konteks hukum Islam, tajdid bukanlah upaya
mengganti prinsip-prinsip syariat, melainkan usaha menyegarkan kembali
semangat ajaran Islam agar tetap hidup dan relevan dengan realitas sosial yang
terus berubah. Konsep ini berakar pada hadis Nabi Muhammad SAW yang
diriwayatkan oleh Abu Dawud: “Sesungguhnya Allah akan mengutus bagi umat ini
pada setiap awal seratus tahun seseorang yang memperbaharui agamanya (mujaddid).”
Hadis ini menjadi dasar teologis bahwa pembaruan dalam Islam adalah bagian
dari tradisi keilmuan yang sah dan bahkan dianjurkan.

Menurut Mohd. Farid Mohd. Shahran (2013), tajdid memiliki dua dimensi
utama: pertama, dimensi pemurnian (islah al-din), yaitu upaya mengembalikan
ajaran Islam kepada kemurnian sumber aslinya, yakni Al-Qur’an dan Sunnah;
kedua, dimensi pengembangan (isthirak al-wagqi’), yaitu usaha menafsirkan

14562



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page : 1448-1461

ajaran tersebut agar sesuai dengan konteks sosial dan peradaban manusia
modern. Dalam praktiknya, tajdid menuntut pemahaman mendalam terhadap
magqasid al-syariah—tujuan universal hukum Islam yang mencakup
perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dengan pendekatan
magqasid ini, hukum Islam tidak hanya dilihat dari sisi legal-formal, tetapi juga
nilai-nilai etis dan kemaslahatan yang hendak diwujudkannya (Auda, 2008).

Urgensi tajdid semakin menonjol dalam menghadapi tantangan modern
seperti globalisasi ekonomi, transformasi digital, isu hak asasi manusia, dan
perubahan struktur sosial. Figh klasik yang dibangun dalam konteks
masyarakat abad pertengahan sering kali tidak mampu menjawab
problematika kontemporer secara langsung. Misalnya, dalam bidang
muamalah, muncul persoalan seperti penggunaan uang elektronik, transaksi
daring, sistem perbankan syariah berbasis teknologi finansial (fintech), dan
kontrak digital (smart contract). Permasalahan tersebut tidak ditemukan dalam
kitab-kitab figih tradisional, sehingga dibutuhkan pendekatan baru yang
mampu mengakomodasi perubahan tanpa melanggar prinsip syariat. Dalam
hal ini, tajdid berperan sebagai jembatan antara teks dan konteks, antara norma
ilahiah dan realitas empiris (Maulidi, 2018).

Selain itu, tajdid juga memiliki fungsi sosial dan intelektual yang penting.
Secara sosial, tajdid menghidupkan kembali kesadaran umat untuk menjadikan
Islam sebagai pedoman hidup yang relevan, bukan sekadar warisan historis.
Secara intelektual, fajdid menjadi sarana untuk membebaskan pemikiran Islam
dari belenggu taglid dan stagnasi yang telah lama membatasi kreativitas
keilmuan umat Islam (Fathurrahman, 2019). Dalam konteks Indonesia, gagasan
tajdid telah diadopsi oleh banyak lembaga keagamaan dan perguruan tinggi
Islam melalui forum bahtsul masail, fatwa MUI, serta penelitian akademik di
bidang hukum Islam kontemporer. Dengan demikian, fajdid menjadi strategi
strategis dalam menjaga relevansi syariat Islam di tengah perkembangan
masyarakat modern yang plural, global, dan digital.

Konsep dan Urgensi Ijtihad dalam Figh Modern

Jika tajdid merupakan roh pembaruan pemikiran Islam, maka ijtihad
adalah instrumen praktisnya. Secara terminologis, ijtihad berarti mencurahkan
seluruh kemampuan intelektual untuk menemukan hukum syar‘i terhadap
suatu masalah yang tidak memiliki ketentuan eksplisit dalam Al-Qur’an
maupun Sunnah. Menurut al-Zuhayli (1986), ijtihad merupakan kewajiban
kolektif (fardhu kifayah) bagi umat Islam agar hukum syariat tetap hidup dan
dapat diterapkan pada setiap kondisi ruang dan waktu. Dalam pandangan
ushul fiqih, ijtihad bukan sekadar proses intelektual bebas, tetapi aktivitas

14563



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page : 1448-1461

ilmiah yang memiliki perangkat metodologis seperti giyas, istihsan, maslahah
mursalah, dan istishab.

Dalam konteks modern, ijtihad memiliki urgensi yang lebih luas
dibanding masa klasik karena munculnya berbagai problematika baru yang
belum pernah diatur secara eksplisit oleh hukum Islam tradisional. Misalnya,
permasalahan transplantasi organ, bayi tabung, rekayasa genetika, privasi
digital, ekonomi berbasis kripto, dan kecerdasan buatan. Permasalahan-
permasalahan ini memerlukan kerangka hukum yang rasional dan
berlandaskan pada maqasid al-syariah. Oleh karena itu, ijtihad kontemporer
harus memadukan dua kompetensi utama: penguasaan terhadap teks-teks
syariat dan pemahaman mendalam terhadap realitas sosial (figh al-wagi”).

Menurut Nasir Khan (2022), ijtihad kontemporer menuntut keterlibatan
berbagai disiplin ilmu, seperti hukum, ekonomi, kedokteran, dan teknologi. Hal
ini melahirkan konsep ijtihad jama’i atau ijtihad kolektif, di mana keputusan
hukum dihasilkan melalui kolaborasi antara para ulama dan pakar
multidisipliner. Konsep ini diterapkan dalam lembaga-lembaga seperti Majma’
al-Figh al-Islami, European Council for Fatwa and Research, serta Majelis Ulama
Indonesia. Pendekatan kolektif ini bukan hanya meningkatkan akurasi hukum,
tetapi juga memperkuat legitimasi sosialnya karena mempertimbangkan
berbagai aspek kemaslahatan.

Namun, hasil penelitian juga menegaskan bahwa ijtihad harus dilakukan
secara hati-hati agar tidak terjerumus pada liberalisasi hukum yang berlebihan.
Tidak setiap orang dapat melakukan ijtihad; hanya mereka yang memenuhi
syarat-syarat mujtahid yang ketat, seperti penguasaan terhadap bahasa Arab,
tafsir, hadis, ilmu ushul figih, serta kepekaan terhadap konteks sosial dan
budaya masyarakat. Dalam tradisi Islam, ijtihad dipahami sebagai upaya
menyingkap hukum yang tersembunyi dalam teks, bukan menciptakan hukum
baru di luar batas syariat (al-Zuhayli, 1986). Oleh karena itu, ijtihad harus tetap
berada dalam kerangka maqasid al-syariah dan tidak boleh bertentangan
dengan prinsip-prinsip dasar agama.

Dengan demikian, ijtihad dalam figh modern berfungsi sebagai instrumen
metodologis yang menjembatani antara hukum ilahi (syariah) dan kebutuhan
manusia modern. Ia memastikan bahwa hukum Islam tetap rasional, adaptif,
dan aplikatif dalam menghadapi tantangan peradaban global.

Dinamika Tajdid dan Ijtihad dalam Kontribusi Ulama Kontemporer

Dinamika fajdid dan ijtihad di era kontemporer tidak terlepas dari
kontribusi para pemikir Islam modern yang berupaya mengintegrasikan tradisi
hukum klasik dengan tuntutan modernitas. Salah satu tokoh paling
berpengaruh adalah Yusuf al-Qaradawi, yang memperkenalkan paradigma figh

1454



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page : 1448-1461

al-waqi” (figh realitas) dan figh al-muwazanah (figh keseimbangan). Menurutnya,
figh tidak boleh dipahami secara tekstual semata, tetapi harus
mempertimbangkan konteks sosial, politik, dan ekonomi masyarakat. Ia
menekankan bahwa hukum Islam harus selalu menyeimbangkan antara
kemaslahatan dan keadilan, antara teks dan konteks, serta antara prinsip dan
penerapan (al-Qaradawi, 2009).

Selain al-Qaradawi, Wahbah al-Zuhayli memberikan kontribusi penting
melalui pendekatan figh mugaran (figh komparatif), yang membandingkan
pendapat para ulama dari berbagai mazhab untuk mencari solusi hukum yang
paling relevan. Pendekatan ini mendorong integrasi antara fleksibilitas dan
otentisitas hukum Islam, sehingga membuka ruang bagi adaptasi hukum
terhadap realitas modern tanpa mengabaikan tradisi klasik (al-Zuhayli, 2006).

Sementara itu, Abdullah bin Bayyah menawarkan pendekatan
metodologis melalui konsep sina‘at al-fatwa, yaitu seni dan teknik penetapan
fatwa yang memperhatikan maqasid al-syariah, kondisi masyarakat, dan
dampak sosial dari hukum yang dikeluarkan. Ia menekankan bahwa fatwa
tidak boleh hanya berbasis teks, tetapi juga mempertimbangkan maslahat
publik dan konteks kemanusiaan yang lebih luas (bin Bayyah, 2013).

Jasser Auda, melalui karya monumentalnya Magasid al-Shariah as
Philosophy of Islamic Law (2008), mereformulasi teori maqasid dengan
pendekatan system thinking. Ia melihat hukum Islam sebagai sistem yang saling
terkait, fleksibel, dan dinamis. Menurutnya, pendekatan klasik yang terlalu
linear harus digantikan dengan paradigma sistemik agar hukum Islam dapat
menyesuaikan diri dengan dunia modern yang kompleks. Pemikirannya
menekankan pentingnya nilai-nilai universal Islam seperti keadilan, kebebasan,
dan kemaslahatan sebagai dasar pembentukan hukum modern.

Dari hasil kajian terhadap pemikiran tokoh-tokoh di atas, dapat
disimpulkan bahwa dinamika tajdid dan ijtihad bukanlah sekadar perubahan
hukum, tetapi juga transformasi paradigma berpikir umat Islam. Pembaruan
hukum Islam modern tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga epistemologis,
yakni perubahan cara pandang terhadap bagaimana hukum dipahami,
ditafsirkan, dan diaplikasikan dalam konteks sosial yang berubah.

Relevansi Tajdid dan Ijtihad terhadap Perkembangan Hukum Islam Modern

Relevansi tajdid dan ijtihad terhadap hukum Islam modern terlihat dari
perannya dalam menjaga keseimbangan antara idealisme normatif dan realitas
empiris. Keduanya memungkinkan hukum Islam tetap aktual tanpa kehilangan
otentisitasnya. Dalam era globalisasi dan kemajuan teknologi, hukum Islam
menghadapi tantangan baru seperti pluralitas budaya, sistem hukum sekuler,
serta revolusi digital. Di tengah dinamika ini, tajdid dan ijtihad menjadi

14565



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page : 1448-1461

instrumen vital untuk menjawab persoalan baru secara kreatif dan bertanggung
jawab.

Dalam konteks Indonesia, penerapan tajdid dan ijtihad tercermin dalam
kebijakan dan fatwa lembaga-lembaga keagamaan seperti Majelis Ulama
Indonesia (MUI), Nahdlatul Ulama (NU), dan Muhammadiyah. Ketiganya aktif
melakukan ijtihad kolektif dalam merespons isu-isu kontemporer seperti
vaksinasi halal, transaksi daring, zakat saham, dan ekologi Islam. Pendekatan
mereka menunjukkan bahwa hukum Islam dapat berfungsi sebagai panduan
etis sekaligus solusi praktis bagi masyarakat modern yang dihadapkan pada
dilema teknologi dan moralitas.

Lebih jauh, tajdid dan ijtihad juga memperkuat dimensi peradaban Islam.
Menurut Hassan (2020), pembaruan hukum Islam merupakan bagian dari
proses civilisational renewal —yakni upaya menghidupkan kembali peradaban
Islam melalui integrasi ilmu pengetahuan, etika, dan spiritualitas. Dengan
demikian, pembaruan hukum Islam bukan hanya tentang perubahan hukum,
tetapi juga tentang kebangkitan intelektual dan moral umat Islam.

Namun demikian, penelitian ini juga menemukan beberapa tantangan
dalam implementasi fajdid dan ijtihad, seperti resistensi dari kelompok
konservatif, kurangnya kompetensi ilmiah di kalangan mujtahid modern, serta
fragmentasi otoritas hukum Islam di dunia Muslim. Oleh karena itu,
diperlukan pendekatan yang moderat dan inklusif, vyaitu dengan
menggabungkan keilmuan klasik yang mendalam dengan pemahaman
kontekstual yang luas.

Secara filosofis, hubungan antara tajdid dan ijtihad dapat diibaratkan
seperti ruh dan tubuh: fgjdid memberi arah dan semangat pembaruan,
sedangkan ijtihad menyediakan metode untuk mewujudkannya. Interaksi
keduanya menghasilkan sistem hukum Islam yang tidak hanya normatif, tetapi
juga fungsional —mampu memberikan solusi atas persoalan modern dengan
tetap berakar pada nilai-nilai ketuhanan. Dengan demikian, dinamika fajdid dan
ijtihad merupakan representasi dari watak hukum Islam yang universal,
adaptif, dan berorientasi pada kemaslahatan manusia.

Implikasi Dinamika Tajdid dan Ijtihad terhadap Transformasi Pemikiran
Hukum Islam Kontemporer

Perkembangan tajdid dan ijtihad dalam sejarah pemikiran Islam memiliki
implikasi yang luas terhadap arah transformasi hukum Islam di era modern.
Dinamika keduanya tidak hanya melahirkan pembaruan dalam dimensi
hukum praktis, tetapi juga membentuk pergeseran paradigma berpikir umat
Islam tentang bagaimana syariat dipahami, ditafsirkan, dan diimplementasikan
dalam masyarakat yang terus berubah. Transformasi ini menandai peralihan

1456



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page : 1448-1461

dari pendekatan figh yang bersifat taglidi menuju figh yang lebih kontekstual,
reflektif, dan berbasis maqasid. Dengan kata lain, tajdid dan ijtihad berfungsi
sebagai katalis yang mempertemukan antara kontinuitas tradisi hukum Islam
dan kebutuhan perubahan sosial yang dinamis.

Implikasi pertama terletak pada rekonstruksi epistemologi hukum Islam.
Dalam tradisi klasik, hukum Islam dipahami secara normatif dengan titik tekan
pada legalitas teks. Namun, perkembangan modern memunculkan kebutuhan
untuk melihat hukum Islam sebagai sistem nilai yang integral dengan
kehidupan sosial. Melalui tajdid, para ulama kontemporer seperti Yusuf al-
Qaradawi dan Jasser Auda menggeser orientasi hukum dari sekadar mencari
hukm syar’i menuju pemahaman yang lebih filosofis dan fungsional, yakni
mencari magqasid al-syariah atau tujuan moral di balik hukum (Auda, 2008).
Pendekatan ini menjadikan hukum Islam tidak lagi kaku, tetapi bersifat
dialogis dan solutif terhadap problem kemanusiaan seperti keadilan sosial,
kesejahteraan ekonomi, dan perlindungan lingkungan.

Implikasi kedua adalah munculnya transformasi metodologis dalam
praktik ijtihad. Sebagaimana dijelaskan oleh Wahbah al-Zuhayli (2006), ijtihad
pada era klasik bersifat individual dan berbasis kapasitas keilmuan seorang
mujtahid. Namun, dalam konteks modern, muncul bentuk baru yaitu ijtihad
jama’i (ijtihad kolektif), di mana hukum dirumuskan melalui musyawarah para
ulama lintas disiplin dan ahli profesional. Pergeseran ini tidak hanya
meningkatkan validitas hasil ijtihad, tetapi juga memperluas cakupan
epistemologisnya karena melibatkan ilmu sosial, ekonomi, dan teknologi.
Model seperti ini telah banyak diterapkan dalam lembaga-lembaga fatwa dunia
Islam seperti Majma’ al-Figh al-Islami dan European Council for Fatwa and
Research.

Implikasi ketiga adalah penguatan integrasi antara tradisi dan modernitas
dalam pemikiran hukum Islam. Tajdid tidak bermakna meninggalkan warisan
klasik, tetapi menghidupkannya kembali dengan pendekatan baru.
Sebagaimana dinyatakan oleh bin Bayyah (2013), hukum Islam harus bersifat
mutaharrik (bergerak) dan murakkaz (berprinsip). Artinya, hukum harus mampu
menyesuaikan diri dengan konteks baru tanpa kehilangan fondasi moral dan
spiritualnya. =~ Dalam  konteks ini, wulama kontemporer berupaya
mengharmonikan figh klasik dengan realitas kontemporer, menciptakan
sintesis antara nilai-nilai ilahiah dan kebutuhan manusia modern.

Implikasi keempat, dinamika tajdid dan ijtihad telah mendorong lahirnya
figh tematik baru yang relevan dengan kehidupan modern. Beberapa bidang
figh yang berkembang pesat sebagai hasil ijtithad kontemporer antara lain figh
al-biah (figh lingkungan), figh al-tibb (figh kedokteran), figh al-ma‘malat al-maliyah

1457



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page : 1448-1461

al-mu‘ashirah (figh transaksi keuangan modern), dan figh al-‘alagat al-duwaliyyah
(figh hubungan internasional). Munculnya cabang-cabang figh ini
menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki daya hidup yang tinggi untuk
merespons isu-isu baru yang tidak dikenal pada masa klasik. Tajdid dan ijtihad
dengan demikian menjadi instrumen konseptual sekaligus operasional dalam
memperluas cakrawala hukum Islam menuju masyarakat global yang
multikultural dan multiteknologis.

Implikasi kelima, dinamika tajdid dan ijtihad juga membawa perubahan
dalam pola pendidikan hukum Islam. Perguruan tinggi Islam di Indonesia dan
dunia Muslim kini mulai mengintegrasikan pendekatan maqasid al-syariah dan
pemikiran figh kontemporer ke dalam kurikulum hukum Islam. Hal ini
bertujuan menyiapkan generasi ulama dan akademisi yang tidak hanya ahli
dalam teks, tetapi juga memiliki kepekaan terhadap isu sosial, ekonomi, dan
lingkungan. Paradigma baru ini menggantikan model pengajaran tradisional
yang cenderung dogmatis menjadi lebih kritis, reflektif, dan kontekstual (Nur
Kholis, 2021). Pendidikan hukum Islam modern diarahkan untuk menghasilkan
mujtahid akademik yang mampu melakukan sintesis antara pengetahuan
normatif dan empiris, sehingga hukum Islam dapat diimplementasikan dalam
kebijakan publik dan tata kelola sosial yang lebih progresif.

Implikasi terakhir adalah reorientasi peran hukum Islam dalam
kehidupan masyarakat global. Di tengah tantangan modern seperti sekularisasi,
relativisme moral, dan krisis spiritualitas, tajdid dan ijtihad berperan sebagai
instrumen dakwah intelektual yang memperlihatkan fleksibilitas Islam tanpa
kehilangan prinsip ketuhanan. Hukum Islam yang berbasis pada maqasid tidak
lagi dipandang sebagai sistem normatif yang kaku, melainkan sebagai etika
kehidupan yang mempromosikan keadilan, kemaslahatan, dan martabat
manusia. Dalam konteks global, paradigma ini memperkuat posisi Islam
sebagai agama peradaban (din al-hadarah) yang berkontribusi pada nilai-nilai
universal kemanusiaan seperti keadilan sosial dan keberlanjutan lingkungan
(Hassan, 2020).

Dari seluruh implikasi di atas, dapat disimpulkan bahwa dinamika tajdid
dan ijtihad bukan hanya mengubah struktur hukum Islam, tetapi juga menata
ulang cara berpikir umat Islam terhadap relasi antara wahyu dan realitas.
Keduanya merupakan ekspresi dari kemampuan Islam untuk beradaptasi
dengan perubahan zaman tanpa kehilangan esensi spiritualnya. Dengan
mengintegrasikan semangat tajdid dan metodologi ijtihad, hukum Islam
kontemporer dapat berkembang sebagai sistem yang ilmiah, rasional, dan
solutif mampu menjadi pedoman hidup yang aplikatif dalam menghadapi
tantangan global dan lokal sekaligus.

1458



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page : 1448-1461

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian literatur dan analisis mendalam terhadap
berbagai sumber klasik maupun kontemporer, dapat disimpulkan bahwa tajdid
dan ijtihad merupakan dua pilar utama yang menopang keberlangsungan dan
vitalitas hukum Islam di era modern. Keduanya berfungsi sebagai sarana
transformasi intelektual dan metodologis dalam mengembangkan pemikiran
hukum Islam agar tetap relevan terhadap dinamika sosial, ekonomi, politik,
dan teknologi global. Tajdid berperan sebagai roh pembaruan yang
menghidupkan kembali nilai-nilai dasar syariat dengan cara kontekstual dan
adaptif, sedangkan ijtihad merupakan instrumen metodologis yang
memungkinkan terwujudnya interpretasi hukum baru secara sistematis, ilmiah,
dan bertanggung jawab.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa tajdid tidak berarti mengganti
hukum syariat, tetapi memperbarui cara memahami dan mengaplikasikan
hukum tersebut agar sejalan dengan maqasid al-syariah—tujuan-tujuan
universal syariat yang menekankan perlindungan terhadap agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta. Pendekatan maqasid inilah yang menjadi basis
konseptual bagi ijtthad modern dalam merumuskan hukum-hukum baru
terhadap isu-isu kontemporer seperti transaksi digital, bioetika, ekonomi
syariah, dan problematika sosial kemasyarakatan.

Sementara itu, ijtihad dalam konteks modern berkembang dari bentuk
individual menuju ijtihad jama’i (kolektif) yang melibatkan berbagai disiplin
ilmu dan lembaga otoritatif seperti Majma“ al-Figh al-Islami dan Majelis Ulama
Indonesia (MUI). Pendekatan multidisipliner ini memperkuat validitas hasil
hukum sekaligus memperkaya perspektif figh dengan wawasan sains,
teknologi, dan sosial. Dinamika pemikiran ini menunjukkan bahwa hukum
Islam Dbersifat murunah (elastis) dan syumul (komprehensif), mampu
menyesuaikan diri dengan perubahan tanpa kehilangan prinsip moral dan
spiritualnya.

Kontribusi para ulama kontemporer seperti Yusuf al-Qaradawi, Wahbah
al-Zuhayli, Abdullah bin Bayyah, dan Jasser Auda mempertegas posisi tajdid
dan ijtihad sebagai poros pembaruan hukum Islam global. Mereka mengajukan
pendekatan yang lebih kontekstual, integratif, dan berbasis magqasid, yang
menempatkan keadilan, kemaslahatan, dan kemanusiaan sebagai inti dari
setiap formulasi hukum. Pemikiran mereka memperlihatkan bahwa
transformasi hukum Islam bukan sekadar adaptasi terhadap modernitas, tetapi
juga refleksi atas kesadaran baru bahwa syariat adalah sistem nilai yang
dinamis dan berorientasi pada kesejahteraan umat manusia.

1459



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page : 1448-1461

Dengan demikian, dinamika tajdid dan ijtihad telah menghasilkan
transformasi epistemologis dalam hukum Islam: dari figh yang bersifat tekstual
menuju figh yang kontekstual dan fungsional; dari figh yang berorientasi pada
norma menuju figh yang berorientasi pada kemaslahatan; dan dari figh yang
bersifat partikular menuju figh yang universal. Transformasi ini menjadi bukti
bahwa hukum Islam memiliki kemampuan regeneratif untuk menjawab
tantangan zaman, sekaligus tetap menjaga kemurnian prinsip ilahinya.

PENGAKUAN

Penulis mengucapkan terima kasih kepada para dosen pembimbing,
rekan sejawat, dan pihak Fakultas Syariah dan Hukum Islam yang telah
memberikan bimbingan ilmiah, dukungan akademik, serta fasilitas penelitian
dalam penyusunan artikel ini. Penghargaan juga disampaikan kepada lembaga-
lembaga ilmiah seperti Garuda Ristekdikti, Sinta, dan perpustakaan universitas
yang menyediakan sumber referensi dan literatur yang sangat membantu
proses penelitian. Dukungan kolega dan institusi tersebut menjadi faktor
penting dalam terselesaikannya karya ilmiah ini.

DAFTAR PUSTAKA

Auda, J. (2008). Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems
Approach. London: The International Institute of Islamic Thought (IIIT).

bin Bayyah, A. (2013). Sina‘at al-Fatwa wa Figh al-Aqalliyat. Abu Dhabi: Markaz
al-Majma’ al-Fighi al-Islami.

Fathurrahman, M. (2019). Reaktualisasi Ijtihad dalam Pembaruan Hukum Islam.
Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum, 5(2), 101-117.
https:/ /doi.org/10.24042/jish.v5i2.3321

Hassan, M. K. (2020). Civilisational Renewal in Islamic Thought: Between Tajdid and
Modernisation.  Islam and  Civilisational ~ Renewal, 11(3), 301-320.
https://doi.org/10.52282 /icr.v11i3.210

Khan, N. (2022). Contemporary Ijtihad: Challenges and Prospects in Islamic Legal
Theory.  Al-Manahij:  Journal — of  Islamic  Law, 16(1), 45-66.
https:/ /doi.org/10.21580/am.v16i1.9482

Maulidi, A. (2018). Tajdid dan Pembaruan Hukum Islam: Analisis terhadap
Pemikiran Figh Kontemporer. Jurnal Al-Asr: Islamic Studies, 7(2), 23-37.
https:/ /doi.org/10.5281/zenodo.1267810

Nur Kholis, M. (2021). Integrasi Magqasid al-Syariah dalam Pendidikan Hukum Islam
di Era Modern. Jurnal Tarjih dan Pengembangan Pemikiran Islam, 14(2), 177-
194.

1460



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page : 1448-1461

al-Qaradawi, Y. (2009). Figh al-Waqi* wa al-Tathbiq al-Mu’ashir. Beirut: Dar al-
Syurug.

al-Suyuthi, J. (1990). Al-Asybah wa al-Nazha'ir fi Qawa’id wa Furu’ Figh al-
Syafi‘iyyah. Beirut: Dar al-Kutub al-'IImiyyah.

al-Zuhayli, W. (1986). Ushul al-Figh al-Islami (Vol. 1-2). Damascus: Dar al-Fikr.

al-Zuhayli, W. (2006). Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu (Vol. 1-8). Damascus: Dar
al-Fikr.

Shahran, M. F. M. (2013). Konsep Tajdid dalam Pemikiran Islam Kontemporer. Jurnal
Usuluddin, 38(1), 45-62.

Zed, M. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

1461



