
  
 

1397 

Invention: Journal Research and Education Studies 

Volume 6 Nomor 3 November 2025 

The Invention: Journal Research and Education Studies is published 

three (3) times a year  

(March, July and November) 

Focus : Education Management, Education Policy, Education 

Technology, Education Psychology, Curriculum Development, 

Learning Strategies, Islamic Education, Elementary Education 

LINK : https://pusdikra-publishing.com/index.php/jres  

 
 
 
 
 
 

 
Analisis Kritis Relativisme Moral dan Sekularisme dalam 

Pembentukan Aqidah Akhlak Mahasiswa PAI di Era Post-Truth 
 

Aswan Daulay1, Febi Ayunda Sari2, Ilham Fadhillah Sitorus3, Aprilia Annisa 
Manurung4, Siti Aisyah Samosir5 

1,2,3,4,5 Institut Agama Daar Al Ulum, Asahan, Indonesia

 
 

 

ABSTRACT 

Perkembangan globalisasi, kemajuan teknologi digital, serta perubahan 
pola komunikasi sosial telah membawa implikasi serius terhadap 
konstruksi nilai, moralitas, dan pemahaman keagamaan generasi muda. 
Dalam konteks pendidikan Islam, khususnya pada mahasiswa 
Pendidikan Agama Islam (PAI), fenomena tersebut menghadirkan 
tantangan ideologis yang bersifat struktural dan epistemologis. 
Relativisme moral dan sekularisme filosofis muncul sebagai dua arus 
pemikiran dominan yang berpotensi melemahkan keyakinan terhadap 
kebenaran moral yang bersifat absolut dalam Islam. Kedua arus tersebut 
semakin menguat dalam era post-truth, yaitu kondisi sosial ketika emosi, 
opini personal, dan kepentingan ideologis lebih berpengaruh daripada 
fakta objektif dan rasionalitas ilmiah. Penelitian ini bertujuan untuk 
menganalisis secara kritis pengaruh relativisme moral dan sekularisme 
filosofis terhadap pembentukan aqidah akhlak mahasiswa PAI di era 
post-truth. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 
metode kajian pustaka (library research) terhadap literatur filsafat 
pendidikan Islam, etika Islam, dan studi kontemporer mengenai post-
truth. Hasil kajian menunjukkan bahwa konvergensi relativisme moral, 
sekularisme filosofis, dan post-truth menimbulkan krisis epistemologis 
dan aksiologis pada mahasiswa PAI, yang berdampak pada fragmentasi 
antara keyakinan aqidah dan praktik akhlak. Oleh karena itu, diperlukan 
strategi penguatan aqidah akhlak melalui integrasi nilai Haq dan ‘Adl 
dalam kurikulum PAI, penguatan literasi kritis digital, serta revitalisasi 
peran dosen sebagai teladan moral dan spiritual. 

Kata Kunci  Relativisme Moral, Sekularisme, Aqidah Akhlak, PAI, Post-Truth 

Corresponding 
Author:       

febiayundasari14@gmail.com 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Agama Islam (PAI) secara normatif, filosofis, dan sosiologis 

memiliki posisi yang sangat fundamental dalam membentuk manusia 

seutuhnya (al-insan al-kamil), yakni manusia yang memiliki keseimbangan 

antara dimensi spiritual, intelektual, dan moral. Dalam perspektif Islam, 

pendidikan tidak semata-mata berorientasi pada transfer pengetahuan (ta‘lim), 

https://pusdikra-publishing.com/index.php/jres
mailto:febiayundasari14@gmail.com


Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1397-1416 

1398 

tetapi juga pembinaan keimanan (iman), pembentukan karakter (akhlaq), serta 

penginternalisasian nilai-nilai ilahiah dalam seluruh aspek kehidupan (tarbiyah 

dan ta’dib). Oleh karena itu, pendidikan agama tidak dapat dilepaskan dari 

misi pembentukan aqidah yang kokoh dan akhlak yang luhur sebagai fondasi 

kehidupan individu maupun sosial (Al-Attas, 1993). 

Secara yuridis, Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem 

Pendidikan Nasional menegaskan bahwa pendidikan agama berfungsi 

membentuk peserta didik agar menjadi manusia yang beriman dan bertakwa 

kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, serta memiliki kepribadian 

yang utuh. Formulasi ini menunjukkan bahwa dimensi moral dan spiritual 

bukanlah aspek tambahan dalam pendidikan, melainkan inti dari tujuan 

pendidikan nasional. Pada jenjang pendidikan tinggi, khususnya pada Program 

Studi Pendidikan Agama Islam (PAI), fungsi tersebut menjadi semakin strategis 

karena mahasiswa PAI diproyeksikan sebagai calon pendidik, intelektual 

Muslim, dan agen transmisi nilai-nilai Islam di tengah masyarakat (Abdullah, 

2019). 

Namun demikian, realitas pendidikan Islam di era kontemporer 

menunjukkan adanya tantangan serius yang tidak lagi bersifat teknis-

pedagogis semata, melainkan menyentuh wilayah ideologis dan epistemologis. 

Globalisasi, modernisasi, dan perkembangan teknologi informasi telah 

membuka ruang masuknya berbagai pandangan dunia (worldview) yang tidak 

selalu sejalan dengan paradigma Islam. Dalam konteks ini, relativisme moral 

dan sekularisme filosofis menjadi dua ideologi dominan yang secara sistematis 

memengaruhi cara berpikir, bersikap, dan menilai realitas, terutama di 

kalangan generasi muda dan mahasiswa, termasuk mahasiswa PAI (Bagir, 

2019). 

Relativisme moral berpijak pada asumsi bahwa kebenaran dan nilai moral 

tidak bersifat universal dan absolut, melainkan relatif terhadap konteks 

budaya, sosial, historis, dan subjektivitas individu. Dalam kerangka 

relativisme, tidak ada standar moral yang dapat diklaim sebagai kebenaran 

final; setiap nilai dipandang setara dan sah selama diakui oleh komunitas atau 

individu tertentu. Pandangan ini secara diametral bertentangan dengan konsep 

akhlak dalam Islam yang menempatkan wahyu (al-Qur’an dan Sunnah) sebagai 

sumber kebenaran absolut dan normatif dalam menentukan baik dan buruk 

(Al-Ghazali, 2000; Al-Attas, 1993). 

Dalam Islam, akhlak bukanlah produk konsensus sosial semata, 

melainkan refleksi dari kehendak ilahi yang bersifat transenden dan mengikat. 

Ketika relativisme moral mereduksi kebenaran menjadi sekadar konstruksi 

sosial, maka nilai-nilai akhlak Islam berpotensi terdegradasi menjadi opini 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1397-1416 

1399 

personal yang dapat dinegosiasikan sesuai selera zaman. Kondisi ini 

berimplikasi serius terhadap pembentukan aqidah akhlak mahasiswa PAI, 

karena aqidah yang seharusnya bersifat pasti (qat‘i) menjadi kabur, sementara 

akhlak kehilangan pijakan normatifnya. 

Di sisi lain, sekularisme filosofis turut memperparah krisis tersebut. 

Sekularisme tidak hanya dimaknai sebagai pemisahan institusional antara 

agama dan negara, tetapi juga sebagai paradigma epistemologis yang 

memisahkan agama dari ranah ilmu pengetahuan, etika, dan kehidupan publik. 

Dalam paradigma sekular, agama direduksi menjadi urusan privat dan 

subjektif, sementara rasionalitas empiris dianggap sebagai satu-satunya sumber 

pengetahuan yang sah (Taylor, 2007). Akibatnya, nilai-nilai agama 

dipinggirkan dari diskursus akademik dan moral publik. 

Dalam konteks pendidikan tinggi Islam, pengaruh sekularisme filosofis 

tampak dalam kecenderungan dikotomis antara ilmu agama dan ilmu umum, 

serta melemahnya integrasi nilai-nilai tauhid dalam pengembangan keilmuan. 

Mahasiswa PAI berisiko mengalami disorientasi epistemologis, yakni 

menerima agama sebagai doktrin ritual, tetapi pada saat yang sama 

mengadopsi paradigma sekular dalam memahami realitas sosial dan moral. 

Fenomena ini mengakibatkan terjadinya fragmentasi kepribadian antara 

keimanan yang diyakini dan perilaku moral yang dijalani (Hefner, 2011). 

Krisis tersebut semakin kompleks dengan hadirnya era post-truth. Era 

post-truth ditandai oleh melemahnya otoritas kebenaran objektif dan 

dominannya emosi, opini, serta kepentingan ideologis dalam membentuk 

persepsi publik. Dalam situasi ini, fakta sering kali dikalahkan oleh narasi yang 

paling persuasif dan viral, bukan yang paling benar (McIntyre, 2018). Media 

sosial berperan sebagai ruang utama produksi dan distribusi wacana, termasuk 

wacana keagamaan, yang tidak jarang sarat dengan disinformasi, hoaks, dan 

distorsi nilai. 

Mahasiswa PAI sebagai bagian dari generasi digital (digital natives) tidak 

terlepas dari paparan arus informasi tersebut. Tanpa fondasi aqidah yang 

kokoh dan kemampuan berpikir kritis berbasis nilai Islam, mereka berpotensi 

terjebak dalam relativisasi kebenaran, banalitas moral, serta inkonsistensi 

antara keyakinan dan praktik hidup. Dalam jangka panjang, kondisi ini dapat 

melemahkan peran strategis mahasiswa PAI sebagai calon pendidik dan 

penjaga nilai-nilai moral Islam di masyarakat. 

Berdasarkan realitas tersebut, kajian kritis mengenai relativisme moral 

dan sekularisme filosofis dalam pembentukan aqidah akhlak mahasiswa PAI di 

era post-truth menjadi sangat urgen dan relevan. Kajian ini tidak hanya penting 

untuk memetakan problematika ideologis yang dihadapi pendidikan Islam 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1397-1416 

1400 

kontemporer, tetapi juga untuk merumuskan kerangka konseptual dan 

strategis dalam memperkuat pendidikan aqidah akhlak yang integratif, 

transformatif, dan berakar pada worldview Islam. Dengan demikian, 

pendidikan PAI diharapkan mampu melahirkan generasi pendidik Muslim 

yang tidak hanya cakap secara intelektual, tetapi juga kokoh secara aqidah dan 

konsisten secara moral. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini 

berfokus pada pengkajian makna, konsep, paradigma, serta konstruksi 

pemikiran yang bersifat normatif, filosofis, dan ideologis, yang tidak dapat 

diukur melalui instrumen statistik atau pendekatan kuantitatif. Kajian 

mengenai relativisme moral, sekularisme filosofis, dan era post-truth menuntut 

analisis mendalam terhadap teks, gagasan, dan wacana, sehingga pendekatan 

kualitatif dinilai paling relevan untuk mengungkap struktur pemikiran dan 

implikasinya terhadap pembentukan aqidah akhlak mahasiswa PAI (Creswell, 

2014). 

Secara metodologis, penelitian kepustakaan dipahami sebagai suatu 

bentuk penelitian yang menempatkan sumber-sumber tertulis sebagai data 

utama, baik berupa karya klasik maupun kontemporer. Library research 

memungkinkan peneliti untuk menelusuri, membandingkan, dan mengkritisi 

berbagai pandangan para pemikir terkait isu relativisme moral dan 

sekularisme, serta mengaitkannya dengan kerangka normatif pendidikan Islam. 

Dalam konteks penelitian ini, kajian kepustakaan menjadi penting karena objek 

penelitian tidak berupa perilaku empiris mahasiswa secara langsung, 

melainkan paradigma pemikiran dan pengaruh ideologis yang membentuk 

kesadaran aqidah dan moral mereka (Zed, 2014). 

Sumber data dalam penelitian ini dibagi menjadi dua kategori, yaitu 

sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer meliputi karya-karya 

utama yang secara langsung membahas relativisme moral, sekularisme 

filosofis, dan post-truth, seperti tulisan Alasdair MacIntyre, Charles Taylor, dan 

pemikir kontemporer Barat lainnya, serta karya pemikir Muslim seperti Syed 

Muhammad Naquib al-Attas, Al-Ghazali, dan Amin Abdullah yang membahas 

pendidikan Islam, akhlak, dan worldview Islam. Selain itu, dokumen normatif 

seperti Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional dan literatur kurikulum 

Pendidikan Agama Islam juga dijadikan rujukan primer untuk memperkuat 

landasan yuridis dan normatif penelitian. 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1397-1416 

1401 

Adapun sumber data sekunder meliputi artikel jurnal ilmiah bereputasi, 

prosiding seminar, disertasi, tesis, dan buku-buku pendukung yang relevan 

dengan tema penelitian. Sumber-sumber tersebut digunakan untuk 

memperkaya perspektif, memperluas analisis, serta memperkuat argumentasi 

kritis terhadap fenomena relativisme moral dan sekularisme dalam konteks 

pendidikan tinggi Islam, khususnya pada Program Studi Pendidikan Agama 

Islam. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran sistematis 

terhadap literatur yang relevan dengan fokus penelitian. Penelusuran 

dilakukan dengan menentukan kata kunci utama seperti moral relativism, 

secularism, post-truth, Islamic worldview, akidah akhlak, dan Pendidikan Agama 

Islam. Literatur yang telah dikumpulkan kemudian diseleksi berdasarkan 

tingkat relevansi, kredibilitas sumber, dan kontribusinya terhadap 

pengembangan kerangka teoretis penelitian. Proses ini bertujuan untuk 

memastikan bahwa data yang digunakan memiliki validitas akademik dan 

relevansi konseptual yang tinggi (Sugiyono, 2018). 

Analisis data dilakukan menggunakan teknik analisis isi (content analysis), 

yang dipahami sebagai metode analisis sistematis terhadap teks untuk 

mengidentifikasi pola makna, konsep kunci, dan struktur argumentasi. 

Tahapan analisis data dalam penelitian ini meliputi: pertama, reduksi data, 

yaitu proses memilah dan menyaring data yang relevan dengan fokus 

penelitian, serta mengeliminasi informasi yang bersifat repetitif atau tidak 

signifikan. Kedua, kategorisasi konsep, yaitu pengelompokan gagasan ke 

dalam tema-tema utama seperti relativisme moral, sekularisme filosofis, post-

truth, aqidah, dan akhlak dalam pendidikan Islam. 

Ketiga, sintesis argumentatif, yakni proses menghubungkan dan 

membandingkan berbagai pandangan para pemikir untuk menemukan titik 

temu, perbedaan, serta ketegangan konseptual di antara mereka. Pada tahap 

ini, peneliti tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga melakukan kritik filosofis 

dengan menggunakan paradigma worldview Islam sebagai kerangka analisis 

utama. Keempat, penarikan simpulan reflektif, yaitu perumusan kesimpulan 

yang bersifat analitis dan normatif mengenai dampak relativisme moral dan 

sekularisme terhadap pembentukan aqidah akhlak mahasiswa PAI di era post-

truth, serta implikasinya bagi pengembangan pendidikan Islam di perguruan 

tinggi. 

Untuk menjaga keabsahan data dan validitas temuan, penelitian ini 

menerapkan triangulasi sumber, yakni membandingkan berbagai referensi dari 

latar belakang pemikiran dan disiplin ilmu yang berbeda. Selain itu, keabsahan 

penelitian juga dijaga melalui konsistensi logika argumentasi dan koherensi 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1397-1416 

1402 

epistemologis antara landasan teori, analisis data, dan simpulan penelitian. 

Prinsip theoretical saturation digunakan untuk memastikan bahwa analisis telah 

mencakup seluruh konsep kunci yang relevan dan tidak menghasilkan 

kontradiksi internal dalam kerangka berpikir penelitian (Moleong, 2017). 

Dengan demikian, pendekatan metodologis yang digunakan dalam 

penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan analisis yang komprehensif, 

kritis, dan mendalam, sekaligus memberikan kontribusi teoretis bagi 

pengembangan kajian pendidikan aqidah akhlak dalam menghadapi tantangan 

relativisme moral, sekularisme filosofis, dan dinamika era post-truth. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Aqidah Akhlak Sebagai Fondasi Pendidikan Islam 

Aqidah dan akhlak merupakan dua pilar fundamental yang tidak 

terpisahkan dalam bangunan ajaran Islam dan sekaligus menjadi inti dari 

sistem pendidikan Islam. Aqidah berfungsi sebagai landasan keyakinan yang 

membentuk orientasi hidup seorang Muslim dalam memahami realitas 

ketuhanan, kemanusiaan, dan alam semesta. Aqidah tidak hanya berperan 

sebagai doktrin teologis, tetapi juga sebagai worldview (pandangan hidup) yang 

menentukan cara berpikir, bersikap, dan bertindak seseorang dalam seluruh 

aspek kehidupannya (Al-Attas, 1993). 

Dalam perspektif pendidikan Islam, aqidah menempati posisi sentral 

karena ia menjadi sumber nilai (value source) dan kerangka epistemologis bagi 

seluruh aktivitas keilmuan dan moral. Aqidah yang benar akan melahirkan 

cara pandang tauhidik, yaitu pandangan yang menempatkan Allah sebagai 

pusat orientasi hidup dan sumber kebenaran mutlak. Dari aqidah inilah lahir 

akhlak sebagai manifestasi konkret dari keimanan dalam bentuk perilaku 

individu dan sosial. Dengan demikian, akhlak tidak dapat dipisahkan dari 

aqidah, karena kerusakan akhlak pada dasarnya berakar pada problem aqidah 

dan penyimpangan cara pandang terhadap kebenaran (Al-Ghazali, 2000). 

Akhlak dalam Islam memiliki karakter normatif-transenden, yakni 

bersumber dari wahyu dan bersifat mengikat secara universal. Al-Qur’an 

menegaskan bahwa Rasulullah Saw. merupakan teladan akhlak yang agung: 

“Dan sesungguhnya engkau benar-benar berada di atas budi pekerti yang agung” (QS. 

Al-Qalam: 4). Ayat ini menunjukkan bahwa standar akhlak Islam tidak bersifat 

relatif atau kontekstual semata, melainkan berpijak pada nilai ilahiah yang 

bersifat tetap dan menjadi rujukan utama dalam pembentukan kepribadian 

Muslim. 

Berbeda dengan paradigma relativisme moral yang memandang nilai baik 

dan buruk sebagai hasil kesepakatan sosial atau preferensi individu, Islam 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1397-1416 

1403 

menempatkan akhlak sebagai konsekuensi logis dari iman. Akhlak tidak 

ditentukan oleh perubahan zaman atau tekanan budaya, tetapi oleh kesesuaian 

perilaku dengan kehendak Allah dan keteladanan Nabi Muhammad Saw. Oleh 

karena itu, pendidikan Islam menolak pemisahan antara iman dan moralitas, 

karena keduanya merupakan satu kesatuan yang saling menguatkan (Ibn 

Miskawaih, 1994). 

Menurut Al-Ghazali, akhlak adalah “keadaan jiwa yang tertanam kuat, yang 

darinya lahir perbuatan-perbuatan dengan mudah dan spontan tanpa memerlukan 

pertimbangan rasional yang panjang” (Al-Ghazali, 2005). Definisi ini menegaskan 

bahwa akhlak bukan sekadar tindakan lahiriah atau kepatuhan formal 

terhadap norma, melainkan hasil dari internalisasi nilai yang mendalam hingga 

menjadi karakter (malakah) dalam diri seseorang. Dengan kata lain, pendidikan 

akhlak yang sejati bukan hanya mengajarkan apa yang benar dan salah, tetapi 

menanamkan nilai tersebut sehingga menyatu dengan kepribadian peserta 

didik. 

Dalam konteks pendidikan tinggi Islam, khususnya pada Program Studi 

Pendidikan Agama Islam, pembentukan aqidah akhlak menjadi semakin 

krusial. Mahasiswa PAI tidak hanya dipersiapkan sebagai individu beriman, 

tetapi juga sebagai calon pendidik dan pembimbing moral masyarakat. Oleh 

karena itu, lemahnya fondasi aqidah akhlak pada mahasiswa PAI akan 

berdampak sistemik terhadap kualitas pendidikan Islam di masa depan. Krisis 

akhlak pada pendidik, dalam perspektif Islam, bukan sekadar kegagalan moral 

personal, melainkan kegagalan epistemologis dan spiritual dalam proses 

pendidikan (Abdullah, 2019). 

Tantangan terhadap pendidikan aqidah akhlak semakin nyata ketika 

mahasiswa PAI hidup dalam lingkungan intelektual yang sarat dengan 

relativisme moral dan sekularisme filosofis. Relativisme moral berpotensi 

mereduksi akhlak Islam menjadi sekadar etika sosial yang dapat 

dinegosiasikan, sementara sekularisme mendorong pemisahan nilai-nilai 

agama dari kehidupan akademik dan sosial. Dalam situasi ini, akhlak berisiko 

dipahami hanya sebagai kesopanan atau etika pragmatis, bukan sebagai 

refleksi keimanan dan ketaatan kepada Allah. 

Era post-truth memperparah kondisi tersebut dengan mengaburkan batas 

antara kebenaran dan kebatilan. Ketika emosi, opini, dan narasi viral lebih 

dominan daripada kebenaran objektif, nilai-nilai akhlak Islam menghadapi 

tantangan serius dalam proses internalisasi. Mahasiswa PAI yang tidak 

memiliki fondasi aqidah yang kokoh dan kerangka berpikir kritis berbasis nilai 

Islam berpotensi terjebak dalam inkonsistensi moral, yakni mengakui 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1397-1416 

1404 

kebenaran Islam secara verbal, tetapi mengadopsi standar moral relativistik 

dalam praktik kehidupan sehari-hari (McIntyre, 2018). 

Oleh karena itu, pendidikan aqidah akhlak harus diposisikan sebagai 

fondasi utama dalam seluruh proses pendidikan Islam, bukan sekadar mata 

pelajaran normatif atau formalitas kurikulum. Pendidikan aqidah akhlak yang 

ideal adalah pendidikan yang mampu mengintegrasikan dimensi teologis, etis, 

dan epistemologis secara utuh, sehingga melahirkan insan yang memiliki 

kejelasan iman, kematangan moral, dan keteguhan prinsip di tengah arus 

ideologi relativisme dan sekularisme. Dengan fondasi inilah pendidikan Islam 

dapat menjalankan perannya secara autentik sebagai sarana pembentukan 

manusia beriman, berilmu, dan berakhlak mulia. 

Relativisme Moral dalam Perspektif Kritis 

Relativisme moral merupakan salah satu aliran utama dalam filsafat 

moral kontemporer yang berkembang seiring dengan kritik terhadap klaim 

kebenaran universal dalam filsafat modern dan postmodern. Akar relativisme 

moral dapat ditelusuri dari skeptisisme epistemologis dan antropologi budaya 

yang menolak adanya standar nilai yang berlaku secara universal dan lintas 

budaya. Dalam pandangan relativis, kebenaran moral tidak bersifat objektif 

dan tetap, melainkan dibentuk oleh konteks sosial, budaya, historis, dan 

preferensi subjektif individu atau kelompok tertentu (Rachels, 2003). 

Dalam kerangka relativisme moral, tidak ada tindakan yang secara 

inheren benar atau salah; suatu perbuatan dinilai bermoral atau tidak bermoral 

berdasarkan norma sosial yang berlaku dalam komunitas tertentu. 

Konsekuensinya, klaim moral yang bersifat absolut dipandang sebagai bentuk 

dogmatisme atau hegemoni budaya. Perspektif ini sering kali dikaitkan dengan 

semangat pluralisme dan toleransi, namun pada level filosofis justru berpotensi 

meniadakan dasar normatif yang kokoh bagi penilaian moral itu sendiri 

(MacIntyre, 2007). 

Dari sudut pandang kritis, relativisme moral menyimpan problem 

epistemologis dan etis yang serius. Ketika semua nilai dianggap relatif, maka 

tidak ada landasan rasional untuk mengkritik praktik-praktik yang secara 

moral merusak, selama praktik tersebut diterima oleh suatu komunitas. Dengan 

kata lain, relativisme moral berujung pada nihilisme etis, di mana konsep 

kebaikan dan keburukan kehilangan makna normatifnya. Kondisi ini 

bertentangan dengan kebutuhan dasar manusia akan kepastian moral sebagai 

pedoman hidup dan dasar tanggung jawab etis. 

Dalam perspektif Islam, relativisme moral secara fundamental 

bertentangan dengan konsep akhlak yang bersumber dari wahyu. Islam 

menegaskan bahwa kebaikan dan keburukan memiliki standar objektif yang 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1397-1416 

1405 

ditetapkan oleh Allah sebagai al-Haqq (kebenaran absolut). Al-Qur’an dan 

Sunnah berfungsi sebagai sumber utama penentuan nilai moral, sementara akal 

berperan memahami dan mengimplementasikan nilai tersebut dalam konteks 

kehidupan. Dengan demikian, moralitas dalam Islam bersifat transenden, 

normatif, dan mengikat, bukan sekadar konstruksi sosial (Al-Attas, 1993). 

Relativisme moral menjadi problematis dalam konteks pendidikan Islam 

karena ia menggeser orientasi nilai dari wahyu ke subjektivitas manusia. Ketika 

mahasiswa, khususnya mahasiswa Pendidikan Agama Islam, terpapar secara 

intensif oleh paradigma relativistik, mereka berpotensi memandang ajaran 

agama sebagai salah satu opsi nilai di antara sekian banyak alternatif moral 

lainnya. Agama tidak lagi dipahami sebagai sumber kebenaran normatif, 

melainkan direduksi menjadi preferensi personal yang dapat diterima atau 

ditolak sesuai kebutuhan individu (Bagir, 2019). 

Implikasi dari kondisi tersebut adalah melemahnya integrasi antara 

aqidah dan akhlak. Aqidah yang seharusnya menjadi fondasi keyakinan justru 

kehilangan daya normatifnya dalam mengarahkan perilaku. Akhlak tidak lagi 

dipandang sebagai konsekuensi iman, tetapi sebagai hasil negosiasi sosial dan 

pertimbangan pragmatis. Akibatnya, muncul sikap permisif terhadap berbagai 

bentuk perilaku menyimpang yang secara normatif bertentangan dengan ajaran 

Islam, namun dibenarkan atas nama kebebasan individu dan relativitas nilai. 

Dalam lingkungan akademik, relativisme moral sering kali hadir dalam 

bentuk wacana kebebasan berpikir yang tidak disertai dengan kerangka nilai 

yang jelas. Mahasiswa didorong untuk “bebas menilai” tanpa dibekali fondasi 

epistemologis yang memadai, sehingga kebebasan tersebut berpotensi berubah 

menjadi kebingungan moral. Dalam konteks mahasiswa PAI, kondisi ini 

menjadi paradoksal, karena mereka dipersiapkan sebagai pendidik dan penjaga 

nilai-nilai Islam, tetapi pada saat yang sama mengalami erosi komitmen 

terhadap nilai moral yang bersifat absolut. 

Lebih jauh, relativisme moral dalam era post-truth semakin diperkuat oleh 

dominasi narasi emosional dan opini subjektif di media sosial. Penilaian moral 

sering kali dibangun berdasarkan simpati, empati sesaat, atau popularitas 

wacana, bukan berdasarkan kebenaran normatif dan pertimbangan etis yang 

mendalam. Hal ini mempercepat proses banalitas moral, yakni kondisi ketika 

pelanggaran nilai tidak lagi dipandang sebagai masalah serius karena dianggap 

lumrah dan kontekstual (McIntyre, 2018). 

Oleh karena itu, diperlukan pendekatan kritis dalam menyikapi 

relativisme moral dalam pendidikan Islam. Kritik terhadap relativisme moral 

bukan berarti menolak keberagaman budaya atau menutup ruang dialog, 

melainkan menegaskan kembali pentingnya standar moral objektif yang 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1397-1416 

1406 

bersumber dari wahyu sebagai fondasi pembentukan aqidah akhlak. 

Pendidikan PAI perlu membekali mahasiswa dengan kemampuan berpikir 

kritis berbasis nilai Islam, sehingga mereka mampu memilah antara relativitas 

sosial yang bersifat teknis dan prinsip moral yang bersifat absolut. 

Dengan demikian, relativisme moral harus dipahami sebagai tantangan 

ideologis yang memerlukan respon epistemologis dan pedagogis yang serius. 

Tanpa upaya kritis dan sistematis, relativisme moral berpotensi menggerus 

fondasi aqidah akhlak mahasiswa PAI dan melemahkan peran strategis 

pendidikan Islam dalam membentuk generasi yang beriman, berilmu, dan 

berakhlak mulia. 

Sekularisme Filosofis dan Dikotomi Ilmu 

Sekularisme filosofis merupakan salah satu produk utama dari 

pandangan dunia Barat modern yang lahir dari pengalaman historis Eropa, 

khususnya konflik panjang antara otoritas gereja dan rasionalitas ilmiah. Dalam 

perkembangan selanjutnya, sekularisme tidak hanya dimaknai sebagai 

pemisahan institusional antara agama dan negara, tetapi juga sebagai 

paradigma epistemologis yang menempatkan rasio dan empirisme sebagai 

satu-satunya sumber pengetahuan yang sah. Akibatnya, agama dipinggirkan 

dari ranah keilmuan dan dipersempit maknanya menjadi urusan privat yang 

tidak memiliki otoritas dalam menentukan kebenaran ilmiah maupun etika 

publik (Taylor, 2007). 

Syed Muhammad Naquib al-Attas menegaskan bahwa sekularisme 

merupakan proses desakralisasi realitas, yakni penghilangan dimensi 

transenden dan sakral dari kehidupan manusia, termasuk dari ilmu 

pengetahuan (Al-Attas, 1993). Dalam kerangka ini, ilmu tidak lagi dipahami 

sebagai sarana untuk mengenal Tuhan dan memahami tanda-tanda kekuasaan-

Nya (āyāt kauniyyah), melainkan sebagai alat teknis untuk menguasai dan 

mengeksploitasi alam. Ilmu kemudian dipandang sebagai entitas netral dan 

bebas nilai (value-free science), terlepas dari orientasi moral dan tujuan 

transendennya. 

Pandangan tersebut secara fundamental bertentangan dengan 

epistemologi Islam yang memandang ilmu sebagai bagian integral dari ibadah 

dan sarana mendekatkan diri kepada Allah. Dalam Islam, sumber ilmu tidak 

hanya berasal dari pengalaman empiris dan rasio, tetapi juga dari wahyu 

sebagai sumber pengetahuan tertinggi dan paling otoritatif. Al-Qur’an berulang 

kali menegaskan keterkaitan antara ilmu dan keimanan, serta mengecam 

pemisahan antara pengetahuan dan tanggung jawab moral. Oleh karena itu, 

ilmu dalam perspektif Islam bersifat sarat nilai dan berorientasi pada 

kemaslahatan manusia serta penghambaan kepada Allah (Al-Ghazali, 2000). 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1397-1416 

1407 

Dalam konteks pendidikan Islam, khususnya Pendidikan Agama Islam 

(PAI), sekularisme filosofis melahirkan problem serius berupa dikotomi ilmu. 

Dikotomi ini terwujud dalam pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum, 

di mana ilmu agama dipersepsikan sebagai normatif, subjektif, dan kurang 

ilmiah, sementara ilmu umum dianggap objektif, rasional, dan superior. 

Akibatnya, wahyu cenderung dipinggirkan dari proses pengembangan ilmu, 

dan pendidikan agama direduksi menjadi pengajaran ritual serta etika 

individual semata (Abdullah, 2019). 

Dikotomi ilmu tersebut berdampak langsung pada pembentukan 

kesadaran keilmuan mahasiswa PAI. Mahasiswa berpotensi mengalami krisis 

identitas epistemologis, yakni kebingungan dalam memposisikan wahyu, akal, 

dan realitas empiris dalam kerangka keilmuan yang utuh. Di satu sisi, mereka 

diajarkan untuk mengakui wahyu sebagai sumber kebenaran absolut; di sisi 

lain, mereka dihadapkan pada paradigma akademik sekular yang menafikan 

peran wahyu dalam ilmu pengetahuan. Ketegangan ini dapat melahirkan 

fragmentasi cara berpikir, di mana agama diyakini secara teologis, tetapi 

diabaikan dalam praktik intelektual dan analisis sosial. 

Lebih jauh, sekularisme filosofis berimplikasi pada melemahnya integrasi 

antara aqidah dan akhlak dalam pendidikan PAI. Ketika ilmu dipahami sebagai 

entitas netral dan bebas nilai, maka dimensi moral dan spiritual cenderung 

dipandang sebagai aspek tambahan, bukan bagian inheren dari proses 

pendidikan. Akhlak kemudian direduksi menjadi etika profesional atau 

kesopanan sosial, bukan sebagai refleksi keimanan dan ketaatan kepada Allah. 

Kondisi ini sejalan dengan kritik Al-Attas yang menyatakan bahwa krisis 

pendidikan Islam pada hakikatnya adalah krisis adab, yakni hilangnya 

pengakuan terhadap hierarki kebenaran dan otoritas ilmu (Al-Attas, 1993). 

Dalam era post-truth, pengaruh sekularisme filosofis semakin menguat 

karena kebenaran ilmiah sering kali dilepaskan dari pertimbangan etis dan 

nilai-nilai transenden. Pengetahuan diproduksi dan disebarkan berdasarkan 

kepentingan pragmatis, politik, atau ekonomi, tanpa mempertimbangkan 

dampak moralnya. Mahasiswa PAI yang tidak dibekali kerangka epistemologi 

Islam yang kokoh berisiko terjebak dalam logika instrumentalistik ilmu, di 

mana kebenaran dinilai berdasarkan manfaat praktis semata, bukan 

berdasarkan kesesuaiannya dengan nilai-nilai ilahiah. 

Oleh karena itu, pendidikan PAI dituntut untuk merespons sekularisme 

filosofis secara kritis dan konstruktif. Upaya tersebut dapat dilakukan melalui 

penguatan epistemologi Islam yang integratif, yakni dengan menegaskan 

kembali peran wahyu, akal, dan pengalaman empiris sebagai sumber ilmu 

yang saling melengkapi, bukan saling menegasikan. Integrasi ilmu dan agama 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1397-1416 

1408 

bukan berarti menolak rasionalitas dan sains modern, tetapi menempatkannya 

dalam kerangka tauhid yang berorientasi pada kebenaran dan kemaslahatan. 

Dengan demikian, kritik terhadap sekularisme filosofis dalam pendidikan 

PAI bukan sekadar upaya ideologis, melainkan kebutuhan akademik dan 

pedagogis untuk membangun kesadaran keilmuan mahasiswa yang utuh. 

Tanpa integrasi ilmu dan nilai, pendidikan PAI berisiko melahirkan lulusan 

yang cakap secara teknis, tetapi rapuh secara aqidah dan moral. Sebaliknya, 

dengan fondasi epistemologi Islam yang kuat, mahasiswa PAI diharapkan 

mampu menjadi pendidik dan intelektual Muslim yang kritis, berintegritas, 

dan berkomitmen terhadap nilai-nilai Islam di tengah kompleksitas dunia 

modern. 

Era Post-Truth dan Krisis Epistemologis Mahasiswa 

Era post-truth merupakan fenomena sosial-intelektual kontemporer yang 

ditandai oleh melemahnya otoritas kebenaran objektif dan menguatnya peran 

emosi, opini personal, serta kepentingan ideologis dalam membentuk persepsi 

publik. Dalam kondisi post-truth, fakta tidak lagi menjadi rujukan utama dalam 

menilai suatu klaim kebenaran, melainkan sejauh mana klaim tersebut selaras 

dengan keyakinan, identitas, dan preferensi emosional individu atau kelompok 

tertentu (McIntyre, 2018). Fenomena ini menandai pergeseran serius dalam 

lanskap epistemologi modern, di mana rasionalitas dan verifikasi ilmiah sering 

kali dikalahkan oleh narasi yang persuasif dan viral. 

Dalam konteks mahasiswa, khususnya mahasiswa Pendidikan Agama 

Islam (PAI), era post-truth memicu krisis epistemologis yang signifikan. Krisis 

epistemologis tersebut ditandai oleh kebingungan dalam menentukan sumber 

kebenaran yang sahih, otoritatif, dan dapat dipertanggungjawabkan secara 

ilmiah maupun teologis. Mahasiswa dihadapkan pada banjir informasi yang 

tidak terfilter, di mana batas antara fakta, opini, tafsir keagamaan, dan 

propaganda ideologis menjadi semakin kabur. Kondisi ini berpotensi 

melemahkan kemampuan berpikir kritis dan daya nalar epistemologis 

mahasiswa dalam menyikapi isu-isu keagamaan dan moral (Foucault, 1980). 

Media sosial berperan sebagai medium utama dalam produksi dan 

distribusi kebenaran versi post-truth. Algoritma digital cenderung memperkuat 

echo chamber, yaitu ruang informasi yang hanya menampilkan pandangan 

sejalan dengan preferensi pengguna. Akibatnya, informasi keagamaan yang 

tidak terverifikasi secara ilmiah maupun metodologis sering kali diterima 

sebagai kebenaran hanya karena sesuai dengan emosi, identitas kelompok, atau 

kecenderungan ideologis tertentu. Dalam banyak kasus, otoritas keilmuan 

tradisional seperti ulama, dosen, dan institusi pendidikan kehilangan 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1397-1416 

1409 

pengaruhnya di hadapan figur-figur populer di media sosial yang tidak selalu 

memiliki kompetensi keilmuan yang memadai (Heryanto, 2018). 

Bagi mahasiswa PAI, situasi ini menjadi tantangan serius karena mereka 

berada pada posisi ganda sebagai pencari ilmu dan calon pendidik. Ketika 

epistemologi keagamaan dibangun di atas dasar emosi dan popularitas, bukan 

metodologi ilmiah dan otoritas keilmuan yang sahih, maka pemahaman aqidah 

dan akhlak menjadi rentan terhadap distorsi. Pemahaman agama cenderung 

bersifat parsial, tekstual, dan reaktif, tanpa kedalaman metodologis dan 

kerangka berpikir yang sistematis. Kondisi ini berpotensi melahirkan sikap 

keagamaan yang inkonsisten, eksklusif, atau bahkan ekstrem. 

Krisis epistemologis dalam era post-truth juga berdampak pada 

melemahnya integrasi antara aqidah dan akhlak. Ketika kebenaran 

dipersepsikan secara subjektif dan relatif, nilai-nilai akhlak Islam kehilangan 

daya ikat normatifnya. Akhlak tidak lagi dipahami sebagai konsekuensi logis 

dari iman, melainkan sebagai ekspresi sikap personal yang dapat berubah 

sesuai situasi dan tekanan sosial. Dalam jangka panjang, kondisi ini dapat 

mengarah pada banalitas moral, yaitu keadaan ketika pelanggaran nilai 

dipandang sebagai hal yang wajar dan tidak lagi memicu keprihatinan etis 

(Bauman, 1993). 

Dalam perspektif epistemologi Islam, krisis ini menunjukkan urgensi 

untuk menegaskan kembali hierarki sumber pengetahuan. Islam menempatkan 

wahyu sebagai sumber kebenaran tertinggi, yang kemudian dipahami dan 

dijabarkan melalui akal dan metodologi ilmiah yang sahih. Tradisi keilmuan 

Islam menekankan pentingnya sanad keilmuan, otoritas ilmiah, dan adab 

dalam mencari ilmu sebagai mekanisme untuk menjaga kemurnian kebenaran. 

Ketika prinsip-prinsip ini diabaikan, maka pengetahuan agama rentan terhadap 

simplifikasi dan manipulasi (Al-Attas, 1993). 

Oleh karena itu, pendidikan PAI dituntut untuk merespons tantangan era 

post-truth dengan penguatan literasi epistemologis dan keagamaan mahasiswa. 

Penguatan ini mencakup kemampuan verifikasi sumber, pemahaman 

metodologi keilmuan Islam, serta internalisasi nilai-nilai aqidah akhlak dalam 

proses berpikir dan bersikap. Pendidikan PAI tidak cukup hanya 

mentransmisikan pengetahuan normatif, tetapi juga harus membekali 

mahasiswa dengan keterampilan kritis untuk membedakan antara kebenaran, 

opini, dan manipulasi wacana. 

Dengan demikian, era post-truth harus dipahami sebagai tantangan 

epistemologis dan moral yang menuntut pembaruan pendekatan pendidikan 

Islam. Tanpa penguatan epistemologi Islam yang kokoh dan integratif, 

mahasiswa PAI berisiko kehilangan orientasi kebenaran dan komitmen 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1397-1416 

1410 

moralnya. Sebaliknya, dengan pendekatan pendidikan yang menekankan 

integrasi wahyu, akal, dan etika, mahasiswa PAI diharapkan mampu menjadi 

agen penjernih wacana keagamaan dan penjaga nilai-nilai aqidah akhlak di 

tengah arus informasi yang semakin kompleks dan tidak pasti. 

Implikasi terhadap Pembentukan Aqidah Akhlak Mahasiswa PAI 

Konvergensi relativisme moral, sekularisme filosofis, dan dinamika era 

post-truth memberikan dampak yang signifikan dan kompleks terhadap 

pembentukan aqidah akhlak mahasiswa Pendidikan Agama Islam (PAI). Ketiga 

fenomena tersebut tidak bekerja secara terpisah, melainkan saling memperkuat 

dan membentuk suatu ekosistem ideologis yang secara perlahan menggeser 

orientasi nilai, cara berpikir, serta pola keberagamaan mahasiswa. Dalam 

konteks ini, mahasiswa PAI tidak hanya menghadapi tantangan akademik, 

tetapi juga krisis identitas moral dan epistemologis yang berimplikasi langsung 

pada kualitas keimanan dan akhlak mereka. 

Salah satu implikasi utama dari konvergensi tersebut adalah melemahnya 

sensitivitas moral (moral sensitivity). Relativisme moral mendorong mahasiswa 

untuk memandang baik dan buruk sebagai kategori yang cair dan kontekstual, 

sementara era post-truth memperkuat kecenderungan tersebut melalui 

dominasi emosi dan opini subjektif. Akibatnya, mahasiswa menjadi kurang 

peka terhadap pelanggaran nilai-nilai moral yang secara normatif bertentangan 

dengan ajaran Islam, karena pelanggaran tersebut sering kali dinormalisasi 

melalui wacana publik dan media sosial. Dalam kondisi ini, akhlak tidak lagi 

dipahami sebagai komitmen normatif berbasis iman, melainkan sebagai 

respons situasional yang bergantung pada tekanan sosial dan kepentingan 

pragmatis (Bauman, 1993). 

Implikasi berikutnya adalah terjadinya fragmentasi antara keyakinan 

(aqidah) dan perilaku (akhlak). Mahasiswa PAI pada umumnya masih 

mengakui kebenaran ajaran Islam secara teologis, namun pengakuan tersebut 

tidak selalu terintegrasi dalam sikap dan tindakan sehari-hari. Sekularisme 

filosofis berperan besar dalam fragmentasi ini dengan memisahkan agama dari 

ruang akademik dan sosial, sehingga aqidah diposisikan sebagai urusan privat 

yang tidak memiliki implikasi langsung terhadap etika profesional dan 

kehidupan publik. Akibatnya, muncul inkonsistensi antara apa yang diyakini 

dan apa yang dijalani, sebuah kondisi yang dalam perspektif Islam 

mencerminkan lemahnya internalisasi iman (Al-Ghazali, 2000). 

Lebih jauh, konvergensi ketiga fenomena tersebut berimplikasi pada 

menurunnya otoritas nilai-nilai Islam dalam kehidupan akademik mahasiswa 

PAI. Wahyu dan tradisi keilmuan Islam tidak lagi menjadi rujukan utama 

dalam menilai kebenaran dan moralitas, melainkan disejajarkan dengan opini 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1397-1416 

1411 

populer, tren wacana digital, dan pandangan subjektif. Dalam konteks era post-

truth, otoritas keilmuan sering kali kalah oleh figur-figur media sosial yang 

memiliki daya pengaruh besar tetapi minim legitimasi akademik. Kondisi ini 

melemahkan penghormatan terhadap sanad keilmuan, metodologi ilmiah, dan 

adab dalam mencari ilmu, yang sejatinya merupakan pilar penting dalam 

tradisi pendidikan Islam (Al-Attas, 1993). 

Implikasi lain yang tidak kalah penting adalah terjadinya krisis identitas 

profesional mahasiswa PAI sebagai calon pendidik. Ketika relativisme moral 

dan sekularisme membentuk cara berpikir mereka, mahasiswa berpotensi 

mengalami kebingungan dalam memposisikan diri: di satu sisi mereka dituntut 

menjadi pendidik yang menanamkan nilai-nilai aqidah dan akhlak Islam, 

namun di sisi lain mereka hidup dalam lingkungan akademik dan sosial yang 

cenderung menafikan klaim kebenaran normatif agama. Ketegangan ini dapat 

melahirkan sikap ambivalen, yakni keengganan untuk menegaskan nilai Islam 

secara tegas karena dianggap tidak relevan, tidak ilmiah, atau tidak toleran 

(Bagir, 2019). 

Dalam jangka panjang, dampak tersebut berpotensi melemahkan peran 

strategis pendidikan PAI dalam membentuk generasi Muslim yang beriman, 

berilmu, dan berakhlak mulia. Jika mahasiswa PAI sebagai calon pendidik 

mengalami erosi aqidah akhlak, maka proses transmisi nilai Islam kepada 

peserta didik di masa depan juga akan terdistorsi. Pendidikan agama berisiko 

direduksi menjadi pengajaran kognitif dan simbolik, tanpa kekuatan 

transformasional yang mampu membentuk karakter dan kepribadian peserta 

didik secara utuh (Abdullah, 2019). 

Oleh karena itu, implikasi konvergensi relativisme moral, sekularisme 

filosofis, dan era post-truth terhadap pembentukan aqidah akhlak mahasiswa 

PAI harus dipahami sebagai persoalan struktural dan sistemik, bukan sekadar 

problem individual. Diperlukan upaya serius untuk merekonstruksi 

pendidikan PAI yang berorientasi pada penguatan worldview Islam, integrasi 

aqidah dan akhlak, serta pengembangan literasi epistemologis yang kritis. 

Tanpa upaya tersebut, pendidikan PAI akan kesulitan menjalankan fungsi 

utamanya sebagai benteng moral dan spiritual di tengah kompleksitas 

tantangan ideologis kontemporer. 

Strategi Penguatan Aqidah Akhlak 

Penguatan aqidah akhlak mahasiswa Pendidikan Agama Islam (PAI) 

merupakan kebutuhan strategis dan mendesak di tengah konvergensi 

relativisme moral, sekularisme filosofis, dan dinamika era post-truth. Upaya 

penguatan tersebut tidak dapat dilakukan secara parsial atau simbolik, 

melainkan harus dirancang secara sistematis, integratif, dan berkelanjutan. 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1397-1416 

1412 

Strategi penguatan aqidah akhlak harus menyentuh aspek kurikulum, 

pedagogi, epistemologi, serta keteladanan moral dalam lingkungan akademik. 

Pertama, penguatan aqidah akhlak perlu dilakukan melalui integrasi nilai 

Haq (kebenaran) dan ‘Adl (keadilan) dalam seluruh struktur kurikulum PAI. 

Nilai Haq menegaskan bahwa kebenaran dalam Islam bersifat objektif dan 

bersumber dari wahyu, sedangkan nilai ‘Adl mengandung prinsip 

keseimbangan, proporsionalitas, dan tanggung jawab moral dalam kehidupan 

individu dan sosial. Integrasi kedua nilai ini bertujuan untuk membangun 

kesadaran tauhidik yang tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga operasional 

dalam sikap dan perilaku akademik mahasiswa (Al-Attas, 1993). 

Integrasi nilai Haq dan ‘Adl tidak cukup diwujudkan dalam mata kuliah 

Aqidah Akhlak secara normatif, tetapi harus diinternalisasikan dalam seluruh 

mata kuliah PAI, termasuk metodologi penelitian, filsafat pendidikan Islam, 

dan kajian keislaman kontemporer. Dengan pendekatan ini, mahasiswa tidak 

hanya memahami nilai Islam secara kognitif, tetapi juga menghayatinya 

sebagai kerangka berpikir dan bertindak dalam menghadapi persoalan 

akademik dan sosial. Kurikulum yang terintegrasi akan membantu mahasiswa 

membangun kesatuan antara iman, ilmu, dan amal secara konsisten. 

Kedua, penguatan aqidah akhlak menuntut adanya pengembangan 

literasi digital kritis berbasis nilai Islam. Di era post-truth, mahasiswa PAI 

harus dibekali kemampuan untuk memilah, memverifikasi, dan mengevaluasi 

informasi keagamaan yang beredar di ruang digital. Literasi digital tidak boleh 

dipahami secara teknis semata, tetapi harus dikaitkan dengan etika informasi, 

adab dalam bermedia, serta tanggung jawab moral dalam menyebarkan 

pengetahuan. Dalam hal ini, nilai-nilai Islam seperti kejujuran (ṣidq), kehati-

hatian (tathabbut), dan amanah harus dijadikan prinsip dasar dalam interaksi 

digital mahasiswa (Nata, 2016). 

Penguatan literasi digital kritis juga mencakup pemahaman metodologi 

keilmuan Islam, seperti pentingnya sanad keilmuan, otoritas ilmiah, dan 

validitas sumber. Dengan demikian, mahasiswa PAI tidak mudah terpengaruh 

oleh narasi keagamaan yang populis tetapi dangkal, serta mampu bersikap 

kritis terhadap wacana yang menyesatkan atau bertentangan dengan prinsip 

aqidah dan akhlak Islam. Literasi digital yang berakar pada epistemologi Islam 

akan membantu mahasiswa menjadi subjek aktif dalam menyaring informasi, 

bukan sekadar konsumen pasif wacana digital. 

Ketiga, keteladanan dosen memiliki peran sentral dalam strategi 

penguatan aqidah akhlak mahasiswa PAI. Dalam tradisi pendidikan Islam, 

keteladanan (uswah hasanah) merupakan metode pendidikan yang paling 

efektif, karena nilai-nilai moral lebih mudah ditransmisikan melalui contoh 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1397-1416 

1413 

nyata daripada sekadar pengajaran verbal. Dosen PAI tidak hanya berfungsi 

sebagai penyampai materi, tetapi juga sebagai figur moral dan spiritual yang 

mencerminkan integrasi antara ilmu, iman, dan akhlak dalam kehidupan 

akademik (Al-Ghazali, 2000). 

Keteladanan dosen tercermin dalam sikap ilmiah yang jujur, komitmen 

terhadap nilai kebenaran, keadilan dalam penilaian akademik, serta konsistensi 

antara ucapan dan perbuatan. Ketika dosen mampu menampilkan integritas 

moral dan spiritual dalam interaksi akademik, mahasiswa akan lebih mudah 

menginternalisasi nilai-nilai aqidah akhlak secara autentik. Sebaliknya, 

ketidakkonsistenan dosen dalam bersikap dapat melemahkan otoritas moral 

pendidikan PAI dan memperparah krisis nilai di kalangan mahasiswa. 

Selain itu, penguatan aqidah akhlak juga memerlukan penciptaan budaya 

akademik yang kondusif terhadap internalisasi nilai-nilai Islam. Lingkungan 

kampus harus menjadi ruang yang mendorong dialog kritis berbasis adab, 

penghormatan terhadap perbedaan, serta komitmen terhadap kebenaran dan 

keadilan. Budaya akademik yang demikian akan membantu mahasiswa PAI 

mengembangkan karakter intelektual yang kritis sekaligus bermoral, sehingga 

mampu menghadapi tantangan ideologis kontemporer tanpa kehilangan 

identitas keislamannya. 

Dengan demikian, strategi penguatan aqidah akhlak mahasiswa PAI 

harus dipahami sebagai proyek pendidikan jangka panjang yang melibatkan 

kurikulum, dosen, dan budaya akademik secara terpadu. Integrasi nilai Haq 

dan ‘Adl, penguatan literasi digital kritis, serta keteladanan dosen merupakan 

tiga pilar utama yang saling melengkapi dalam membangun pendidikan PAI 

yang berakar kuat pada aqidah dan akhlak. Melalui strategi ini, diharapkan 

mahasiswa PAI mampu tumbuh sebagai pendidik dan intelektual Muslim yang 

berintegritas, berwawasan kritis, dan berkomitmen terhadap nilai-nilai Islam di 

tengah kompleksitas era post-truth. 

Analisis Kritis Integratif: Relativisme Moral, Sekularisme, dan Era Post-

Truth 

Relativisme moral, sekularisme filosofis, dan era post-truth pada dasarnya 

bukanlah fenomena yang berdiri sendiri, melainkan saling berkelindan dan 

memperkuat satu sama lain dalam membentuk lanskap kesadaran moral dan 

keagamaan mahasiswa kontemporer. Ketiganya membangun sebuah ekosistem 

ideologis yang secara perlahan menggeser cara pandang manusia terhadap 

kebenaran, nilai, dan otoritas pengetahuan. Dalam konteks mahasiswa 

Pendidikan Agama Islam (PAI), integrasi ketiga fenomena ini berimplikasi 

langsung terhadap konstruksi aqidah akhlak dan identitas keilmuan mereka. 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1397-1416 

1414 

Relativisme moral berfungsi sebagai fondasi normatif yang menafikan 

keberadaan kebenaran etis yang bersifat absolut. Ketika nilai benar dan salah 

dipandang relatif terhadap konteks sosial, budaya, dan preferensi individu, 

maka akhlak kehilangan rujukan transendennya. Pada titik ini, sekularisme 

filosofis berperan memperkuat relativisme dengan menyingkirkan wahyu dari 

ruang epistemologi dan menjadikan rasio serta pengalaman empiris sebagai 

satu-satunya sumber legitimasi pengetahuan (Al-Attas, 1993). Akibatnya, 

agama direduksi menjadi urusan privat yang tidak memiliki otoritas normatif 

dalam menentukan arah etika publik maupun keilmuan. 

Era post-truth kemudian hadir sebagai akselerator dari kedua ideologi 

tersebut. Dalam situasi post-truth, kebenaran tidak lagi diukur berdasarkan 

korespondensinya dengan fakta atau rasionalitas argumentatif, melainkan oleh 

daya persuasi narasi dan resonansi emosional (McIntyre, 2018). Relativisme 

moral menyediakan justifikasi normatif, sekularisme menyediakan kerangka 

epistemologis, sementara post-truth menyediakan medium kultural yang 

memungkinkan keduanya berkembang secara masif melalui media digital. 

Dalam konteks ini, mahasiswa PAI berisiko terjebak dalam pola pikir yang 

permisif terhadap kontradiksi nilai dan inkonsistensi moral. 

Secara integratif, ketiga fenomena tersebut menciptakan krisis 

epistemologis sekaligus krisis aksiologis. Krisis epistemologis ditandai oleh 

melemahnya kemampuan mahasiswa dalam membedakan antara kebenaran 

dan opini, antara ilmu yang sahih dan wacana populer. Sementara krisis 

aksiologis tampak pada kaburnya standar moral dalam kehidupan akademik 

dan sosial. Aqidah tidak lagi berfungsi sebagai kerangka worldview yang 

mengarahkan seluruh aspek kehidupan, melainkan sekadar identitas simbolik 

yang terpisah dari praktik etis sehari-hari. Kondisi ini bertentangan dengan 

paradigma pendidikan Islam yang menuntut kesatuan antara iman, ilmu, dan 

amal. 

Analisis kritis integratif ini menunjukkan bahwa problem utama yang 

dihadapi pendidikan PAI bukan semata-mata lemahnya penguasaan materi 

keagamaan, tetapi krisis paradigma dalam memahami sumber kebenaran dan 

nilai. Oleh karena itu, respon terhadap relativisme moral, sekularisme, dan 

post-truth tidak cukup dilakukan secara parsial atau reaktif, melainkan 

membutuhkan rekonstruksi paradigma pendidikan Islam secara menyeluruh. 

Rekonstruksi tersebut harus berlandaskan pada tauhid sebagai asas 

epistemologis, wahyu sebagai sumber nilai, dan akhlak sebagai tujuan akhir 

pendidikan. 

Dalam kerangka ini, pendidikan aqidah akhlak harus diarahkan untuk 

membangun kesadaran kritis mahasiswa agar mampu membaca, mengkritisi, 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1397-1416 

1415 

dan menyaring wacana ideologis kontemporer tanpa kehilangan pijakan 

normatif Islam. Integrasi pendekatan filosofis, teologis, dan pedagogis menjadi 

keniscayaan agar mahasiswa PAI tidak hanya menjadi konsumen wacana 

global, tetapi juga subjek intelektual yang mampu menawarkan alternatif 

paradigma berbasis nilai-nilai Islam yang universal, rasional, dan transformatif. 

 

KESIMPULAN 

Kajian ini menegaskan bahwa pembentukan aqidah akhlak mahasiswa 

Pendidikan Agama Islam (PAI) di era kontemporer menghadapi tantangan 

multidimensional yang bersumber dari konvergensi relativisme moral, 

sekularisme filosofis, dan karakteristik era post-truth. Ketiga fenomena tersebut 

tidak hanya memengaruhi cara mahasiswa memahami nilai dan kebenaran, 

tetapi juga membentuk pola pikir, sikap, serta perilaku keberagamaan mereka 

dalam ruang akademik maupun sosial. Relativisme moral mendorong 

relativisasi nilai etis, sekularisme filosofis mengikis dimensi sakral ilmu 

pengetahuan, sementara era post-truth melemahkan otoritas kebenaran objektif 

dan rasionalitas epistemologis. 

Dalam konteks pendidikan Islam, kondisi tersebut berimplikasi serius 

terhadap integrasi antara aqidah dan akhlak. Aqidah yang seharusnya menjadi 

fondasi keyakinan transenden berisiko direduksi menjadi sekadar simbol 

identitas, sementara akhlak berpotensi dipahami sebagai konstruksi sosial yang 

fleksibel dan situasional. Akibatnya, muncul fragmentasi antara keyakinan 

normatif dan praktik perilaku, serta melemahnya komitmen mahasiswa 

terhadap nilai-nilai Islam sebagai standar moral yang bersifat universal dan 

mengikat. 

Hasil analisis menunjukkan bahwa aqidah akhlak tidak dapat diposisikan 

hanya sebagai materi kognitif, melainkan sebagai sistem nilai yang harus 

diinternalisasikan secara holistik melalui proses pendidikan. Pemikiran para 

tokoh pendidikan Islam menegaskan bahwa akhlak merupakan manifestasi 

langsung dari aqidah yang tertanam kuat dalam jiwa. Oleh karena itu, 

melemahnya aqidah akan berdampak langsung pada degradasi akhlak, dan 

sebaliknya, krisis akhlak mencerminkan problem mendasar dalam pemahaman 

aqidah. 

Penguatan aqidah akhlak mahasiswa PAI menuntut pendekatan integratif 

yang mengembalikan wahyu sebagai sumber epistemologi utama, sekaligus 

mengembangkan daya kritis mahasiswa dalam menyikapi wacana modern dan 

arus informasi digital. Integrasi nilai Haq (kebenaran) dan ‘Adl (keadilan) dalam 

kurikulum, penguatan literasi digital kritis berbasis nilai Islam, serta 

keteladanan dosen sebagai figur moral dan spiritual merupakan strategi kunci 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1397-1416 

1416 

dalam membangun ketahanan aqidah akhlak mahasiswa. Upaya ini tidak 

hanya bertujuan membentengi mahasiswa dari pengaruh ideologis yang 

menyimpang, tetapi juga mempersiapkan mereka sebagai agen perubahan 

yang mampu menghadirkan nilai-nilai Islam secara relevan dan konstruktif di 

tengah masyarakat. 

Dengan demikian, pendidikan aqidah akhlak di perguruan tinggi Islam 

harus dipahami sebagai proses pembentukan manusia seutuhnya (insān kāmil), 

yang berakar pada keyakinan tauhidik, berpikir kritis, dan berperilaku etis. 

Penguatan aqidah akhlak bukan sekadar respons defensif terhadap tantangan 

zaman, melainkan merupakan kebutuhan fundamental dalam menjaga 

keberlanjutan nilai-nilai Islam di tengah dinamika global. 

 

PENGHARGAAN 

Pertama penulis mengucapkan rasa syukur kepada Allah SWT karena atas 

segala kemudahan dan kelancaran yang diberikan-Nya sehingga penulis dapat 

menyelesaikan penulisan ini. Selanjutnyam penulis ucapkan terima kasih 

kepada seluruh pihak yang telah berkontribusi secara akademik dan moral 

dalam penyusunan karya ini. Semoga segala bantuan dan kerja sama yang 

diberikan bernilai kebaikan dan menjadi amal yang bermanfaat. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and secularism. Kuala Lumpur: International 

Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC). 

Al-Ghazali. (2005). Ihya’ ulum al-din. Beirut: Dar al-Fikr. 

Bagir, H. (2019). Islam Tuhan, Islam manusia. Bandung: Mizan. 

Heryanto, A. (2020). Identitas dan kenikmatan: Politik budaya layar Indonesia. 

Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia. 

McIntyre, L. (2018). Post-truth. Cambridge, MA: MIT Press. 

Moleong, L. J. (2017). Metodologi penelitian kualitatif. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 

Nasr, S. H. (2003). Knowledge and the sacred. Albany, NY: State University of 

New York Press. 

Nata, A. (2016). Pendidikan dalam perspektif Islam. Jakarta: Kencana. 

Rachels, J. (2003). The elements of moral philosophy. New York, NY: McGraw-Hill. 

Taylor, C. (2007). A secular age. Cambridge, MA: Harvard University Press. 

Wardle, C., & Derakhshan, H. (2017). Information disorder: Toward an 

interdisciplinary framework for research and policy making. Strasbourg: 

Council of Europe. 

Zohar, D., & Marshall, I. (2000). SQ: Spiritual intelligence. London: Bloomsbury. 


