%’ Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
mmm@m The Invention: Journal Research and Education Studies is published
ot st e B it three (3) times a year
(March, July and November)

Focus : Education Management, Education Policy, Education
Technology, Education Psychology, Curriculum Development,
Learning Strategies, Islamic Education, Elementary Education

LINK : https://pusdikra-publishing.com/index.php/jres

Analisis Kritis Relativisme Moral dan Sekularisme dalam
Pembentukan Aqidah Akhlak Mahasiswa PAI di Era Post-Truth

Aswan Daulay?, Febi Ayunda Sari?, [lham Fadhillah Sitorus3, Aprilia Annisa
Manurung?, Siti Aisyah Samosir®
12345 Institut Agama Daar Al Ulum, Asahan, Indonesia
ABSTRACT

Perkembangan globalisasi, kemajuan teknologi digital, serta perubahan
pola komunikasi sosial telah membawa implikasi serius terhadap
konstruksi nilai, moralitas, dan pemahaman keagamaan generasi muda.
Dalam konteks pendidikan Islam, khususnya pada mahasiswa
Pendidikan Agama Islam (PAI), fenomena tersebut menghadirkan
tantangan ideologis yang bersifat struktural dan epistemologis.
Relativisme moral dan sekularisme filosofis muncul sebagai dua arus
pemikiran dominan yang berpotensi melemahkan keyakinan terhadap
kebenaran moral yang bersifat absolut dalam Islam. Kedua arus tersebut
semakin menguat dalam era post-truth, yaitu kondisi sosial ketika emosi,
opini personal, dan kepentingan ideologis lebih berpengaruh daripada
fakta objektif dan rasionalitas ilmiah. Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis secara kritis pengaruh relativisme moral dan sekularisme
filosofis terhadap pembentukan agidah akhlak mahasiswa PAI di era
post-truth. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
metode kajian pustaka (library research) terhadap literatur filsafat
pendidikan Islam, etika Islam, dan studi kontemporer mengenai post-
truth. Hasil kajian menunjukkan bahwa konvergensi relativisme moral,
sekularisme filosofis, dan post-truth menimbulkan krisis epistemologis
dan aksiologis pada mahasiswa PAI, yang berdampak pada fragmentasi
antara keyakinan aqidah dan praktik akhlak. Oleh karena itu, diperlukan
strategi penguatan aqidah akhlak melalui integrasi nilai Haq dan ‘Adl
dalam kurikulum PAI, penguatan literasi kritis digital, serta revitalisasi
peran dosen sebagai teladan moral dan spiritual.

Kata Kunci Relativisme Moral, Sekularisme, Aqgidah Akhlak, PAl, Post-Truth
Corresponding febi d 4@ 1
Author- ebiayundasaril4@gmail.com

PENDAHULUAN

Pendidikan Agama Islam (PAI) secara normatif, filosofis, dan sosiologis
memiliki posisi yang sangat fundamental dalam membentuk manusia
seutuhnya (al-insan al-kamil), yakni manusia yang memiliki keseimbangan
antara dimensi spiritual, intelektual, dan moral. Dalam perspektif Islam,
pendidikan tidak semata-mata berorientasi pada transfer pengetahuan (ta'lim),

1397


https://pusdikra-publishing.com/index.php/jres
mailto:febiayundasari14@gmail.com

Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1397-1416

tetapi juga pembinaan keimanan (iman), pembentukan karakter (akhlaq), serta
penginternalisasian nilai-nilai ilahiah dalam seluruh aspek kehidupan (tarbiyah
dan ta’dib). Oleh karena itu, pendidikan agama tidak dapat dilepaskan dari
misi pembentukan aqidah yang kokoh dan akhlak yang luhur sebagai fondasi
kehidupan individu maupun sosial (Al-Attas, 1993).

Secara yuridis, Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem
Pendidikan Nasional menegaskan bahwa pendidikan agama berfungsi
membentuk peserta didik agar menjadi manusia yang beriman dan bertakwa
kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, serta memiliki kepribadian
yang utuh. Formulasi ini menunjukkan bahwa dimensi moral dan spiritual
bukanlah aspek tambahan dalam pendidikan, melainkan inti dari tujuan
pendidikan nasional. Pada jenjang pendidikan tinggi, khususnya pada Program
Studi Pendidikan Agama Islam (PAI), fungsi tersebut menjadi semakin strategis
karena mahasiswa PAI diproyeksikan sebagai calon pendidik, intelektual
Muslim, dan agen transmisi nilai-nilai Islam di tengah masyarakat (Abdullah,
2019).

Namun demikian, realitas pendidikan Islam di era kontemporer
menunjukkan adanya tantangan serius yang tidak lagi bersifat teknis-
pedagogis semata, melainkan menyentuh wilayah ideologis dan epistemologis.
Globalisasi, modernisasi, dan perkembangan teknologi informasi telah
membuka ruang masuknya berbagai pandangan dunia (worldview) yang tidak
selalu sejalan dengan paradigma Islam. Dalam konteks ini, relativisme moral
dan sekularisme filosofis menjadi dua ideologi dominan yang secara sistematis
memengaruhi cara berpikir, bersikap, dan menilai realitas, terutama di
kalangan generasi muda dan mahasiswa, termasuk mahasiswa PAI (Bagir,
2019).

Relativisme moral berpijak pada asumsi bahwa kebenaran dan nilai moral
tidak bersifat universal dan absolut, melainkan relatif terhadap konteks
budaya, sosial, historis, dan subjektivitas individu. Dalam kerangka
relativisme, tidak ada standar moral yang dapat diklaim sebagai kebenaran
final; setiap nilai dipandang setara dan sah selama diakui oleh komunitas atau
individu tertentu. Pandangan ini secara diametral bertentangan dengan konsep
akhlak dalam Islam yang menempatkan wahyu (al-Qur’an dan Sunnah) sebagai
sumber kebenaran absolut dan normatif dalam menentukan baik dan buruk
(Al-Ghazali, 2000; Al-Attas, 1993).

Dalam Islam, akhlak bukanlah produk konsensus sosial semata,
melainkan refleksi dari kehendak ilahi yang bersifat transenden dan mengikat.
Ketika relativisme moral mereduksi kebenaran menjadi sekadar konstruksi
sosial, maka nilai-nilai akhlak Islam berpotensi terdegradasi menjadi opini

1398



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1397-1416

personal yang dapat dinegosiasikan sesuai selera zaman. Kondisi ini
berimplikasi serius terhadap pembentukan agidah akhlak mahasiswa PAI,
karena aqidah yang seharusnya bersifat pasti (qat'i) menjadi kabur, sementara
akhlak kehilangan pijakan normatifnya.

Di sisi lain, sekularisme filosofis turut memperparah krisis tersebut.
Sekularisme tidak hanya dimaknai sebagai pemisahan institusional antara
agama dan negara, tetapi juga sebagai paradigma epistemologis yang
memisahkan agama dari ranah ilmu pengetahuan, etika, dan kehidupan publik.
Dalam paradigma sekular, agama direduksi menjadi urusan privat dan
subjektif, sementara rasionalitas empiris dianggap sebagai satu-satunya sumber
pengetahuan yang sah (Taylor, 2007). Akibatnya, nilai-nilai agama
dipinggirkan dari diskursus akademik dan moral publik.

Dalam konteks pendidikan tinggi Islam, pengaruh sekularisme filosofis
tampak dalam kecenderungan dikotomis antara ilmu agama dan ilmu umum,
serta melemahnya integrasi nilai-nilai tauhid dalam pengembangan keilmuan.
Mahasiswa PAI berisiko mengalami disorientasi epistemologis, yakni
menerima agama sebagai doktrin ritual, tetapi pada saat yang sama
mengadopsi paradigma sekular dalam memahami realitas sosial dan moral.
Fenomena ini mengakibatkan terjadinya fragmentasi kepribadian antara
keimanan yang diyakini dan perilaku moral yang dijalani (Hefner, 2011).

Krisis tersebut semakin kompleks dengan hadirnya era post-truth. Era
post-truth ditandai oleh melemahnya otoritas kebenaran objektif dan
dominannya emosi, opini, serta kepentingan ideologis dalam membentuk
persepsi publik. Dalam situasi ini, fakta sering kali dikalahkan oleh narasi yang
paling persuasif dan viral, bukan yang paling benar (McIntyre, 2018). Media
sosial berperan sebagai ruang utama produksi dan distribusi wacana, termasuk
wacana keagamaan, yang tidak jarang sarat dengan disinformasi, hoaks, dan
distorsi nilai.

Mahasiswa PAI sebagai bagian dari generasi digital (digital natives) tidak
terlepas dari paparan arus informasi tersebut. Tanpa fondasi aqidah yang
kokoh dan kemampuan berpikir kritis berbasis nilai Islam, mereka berpotensi
terjebak dalam relativisasi kebenaran, banalitas moral, serta inkonsistensi
antara keyakinan dan praktik hidup. Dalam jangka panjang, kondisi ini dapat
melemahkan peran strategis mahasiswa PAI sebagai calon pendidik dan
penjaga nilai-nilai moral Islam di masyarakat.

Berdasarkan realitas tersebut, kajian kritis mengenai relativisme moral
dan sekularisme filosofis dalam pembentukan aqidah akhlak mahasiswa PAI di
era post-truth menjadi sangat urgen dan relevan. Kajian ini tidak hanya penting
untuk memetakan problematika ideologis yang dihadapi pendidikan Islam

1399



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1397-1416

kontemporer, tetapi juga untuk merumuskan kerangka konseptual dan
strategis dalam memperkuat pendidikan aqidah akhlak yang integratif,
transformatif, dan berakar pada worldview Islam. Dengan demikian,
pendidikan PAI diharapkan mampu melahirkan generasi pendidik Muslim
yang tidak hanya cakap secara intelektual, tetapi juga kokoh secara agidah dan

konsisten secara moral.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini
berfokus pada pengkajian makna, konsep, paradigma, serta konstruksi
pemikiran yang bersifat normatif, filosofis, dan ideologis, yang tidak dapat
diukur melalui instrumen statistik atau pendekatan kuantitatif. Kajian
mengenai relativisme moral, sekularisme filosofis, dan era post-truth menuntut
analisis mendalam terhadap teks, gagasan, dan wacana, sehingga pendekatan
kualitatif dinilai paling relevan untuk mengungkap struktur pemikiran dan
implikasinya terhadap pembentukan agidah akhlak mahasiswa PAI (Creswell,
2014).

Secara metodologis, penelitian kepustakaan dipahami sebagai suatu
bentuk penelitian yang menempatkan sumber-sumber tertulis sebagai data
utama, baik berupa karya klasik maupun kontemporer. Library research
memungkinkan peneliti untuk menelusuri, membandingkan, dan mengkritisi
berbagai pandangan para pemikir terkait isu relativisme moral dan
sekularisme, serta mengaitkannya dengan kerangka normatif pendidikan Islam.
Dalam konteks penelitian ini, kajian kepustakaan menjadi penting karena objek
penelitian tidak berupa perilaku empiris mahasiswa secara langsung,
melainkan paradigma pemikiran dan pengaruh ideologis yang membentuk
kesadaran aqidah dan moral mereka (Zed, 2014).

Sumber data dalam penelitian ini dibagi menjadi dua kategori, yaitu
sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer meliputi karya-karya
utama yang secara langsung membahas relativisme moral, sekularisme
tilosofis, dan post-truth, seperti tulisan Alasdair MacIntyre, Charles Taylor, dan
pemikir kontemporer Barat lainnya, serta karya pemikir Muslim seperti Syed
Muhammad Naquib al-Attas, Al-Ghazali, dan Amin Abdullah yang membahas
pendidikan Islam, akhlak, dan worldview Islam. Selain itu, dokumen normatif
seperti Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional dan literatur kurikulum
Pendidikan Agama Islam juga dijadikan rujukan primer untuk memperkuat
landasan yuridis dan normatif penelitian.

1400



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1397-1416

Adapun sumber data sekunder meliputi artikel jurnal ilmiah bereputasi,
prosiding seminar, disertasi, tesis, dan buku-buku pendukung yang relevan
dengan tema penelitian. Sumber-sumber tersebut digunakan untuk
memperkaya perspektif, memperluas analisis, serta memperkuat argumentasi
kritis terhadap fenomena relativisme moral dan sekularisme dalam konteks
pendidikan tinggi Islam, khususnya pada Program Studi Pendidikan Agama
Islam.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran sistematis
terhadap literatur yang relevan dengan fokus penelitian. Penelusuran
dilakukan dengan menentukan kata kunci utama seperti moral relativism,
secularism, post-truth, Islamic worldview, akidah akhlak, dan Pendidikan Agama
Islam. Literatur yang telah dikumpulkan kemudian diseleksi berdasarkan
tingkat relevansi, kredibilitas sumber, dan kontribusinya terhadap
pengembangan kerangka teoretis penelitian. Proses ini bertujuan untuk
memastikan bahwa data yang digunakan memiliki validitas akademik dan
relevansi konseptual yang tinggi (Sugiyono, 2018).

Analisis data dilakukan menggunakan teknik analisis isi (content analysis),
yang dipahami sebagai metode analisis sistematis terhadap teks untuk
mengidentifikasi pola makna, konsep kunci, dan struktur argumentasi.
Tahapan analisis data dalam penelitian ini meliputi: pertama, reduksi data,
yaitu proses memilah dan menyaring data yang relevan dengan fokus
penelitian, serta mengeliminasi informasi yang bersifat repetitif atau tidak
signifikan. Kedua, kategorisasi konsep, yaitu pengelompokan gagasan ke
dalam tema-tema utama seperti relativisme moral, sekularisme filosofis, post-
truth, agidah, dan akhlak dalam pendidikan Islam.

Ketiga, sintesis argumentatif, yakni proses menghubungkan dan
membandingkan berbagai pandangan para pemikir untuk menemukan titik
temu, perbedaan, serta ketegangan konseptual di antara mereka. Pada tahap
ini, peneliti tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga melakukan kritik filosofis
dengan menggunakan paradigma worldview Islam sebagai kerangka analisis
utama. Keempat, penarikan simpulan reflektif, yaitu perumusan kesimpulan
yang bersifat analitis dan normatif mengenai dampak relativisme moral dan
sekularisme terhadap pembentukan aqidah akhlak mahasiswa PAI di era post-
truth, serta implikasinya bagi pengembangan pendidikan Islam di perguruan
tinggi.

Untuk menjaga keabsahan data dan validitas temuan, penelitian ini
menerapkan triangulasi sumber, yakni membandingkan berbagai referensi dari
latar belakang pemikiran dan disiplin ilmu yang berbeda. Selain itu, keabsahan
penelitian juga dijaga melalui konsistensi logika argumentasi dan koherensi

1401



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1397-1416

epistemologis antara landasan teori, analisis data, dan simpulan penelitian.
Prinsip theoretical saturation digunakan untuk memastikan bahwa analisis telah
mencakup seluruh konsep kunci yang relevan dan tidak menghasilkan
kontradiksi internal dalam kerangka berpikir penelitian (Moleong, 2017).
Dengan demikian, pendekatan metodologis yang digunakan dalam
penelitian ini diharapkan mampu menghasilkan analisis yang komprehensif,
kritis, dan mendalam, sekaligus memberikan kontribusi teoretis bagi
pengembangan kajian pendidikan aqidah akhlak dalam menghadapi tantangan
relativisme moral, sekularisme filosofis, dan dinamika era post-truth.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Aqidah Akhlak Sebagai Fondasi Pendidikan Islam

Aqgidah dan akhlak merupakan dua pilar fundamental yang tidak
terpisahkan dalam bangunan ajaran Islam dan sekaligus menjadi inti dari
sistem pendidikan Islam. Aqidah berfungsi sebagai landasan keyakinan yang
membentuk orientasi hidup seorang Muslim dalam memahami realitas
ketuhanan, kemanusiaan, dan alam semesta. Aqgidah tidak hanya berperan
sebagai doktrin teologis, tetapi juga sebagai worldview (pandangan hidup) yang
menentukan cara berpikir, bersikap, dan bertindak seseorang dalam seluruh
aspek kehidupannya (Al-Attas, 1993).

Dalam perspektif pendidikan Islam, agidah menempati posisi sentral
karena ia menjadi sumber nilai (value source) dan kerangka epistemologis bagi
seluruh aktivitas keilmuan dan moral. Agidah yang benar akan melahirkan
cara pandang tauhidik, yaitu pandangan yang menempatkan Allah sebagai
pusat orientasi hidup dan sumber kebenaran mutlak. Dari agidah inilah lahir
akhlak sebagai manifestasi konkret dari keimanan dalam bentuk perilaku
individu dan sosial. Dengan demikian, akhlak tidak dapat dipisahkan dari
aqidah, karena kerusakan akhlak pada dasarnya berakar pada problem aqidah
dan penyimpangan cara pandang terhadap kebenaran (Al-Ghazali, 2000).

Akhlak dalam Islam memiliki karakter normatif-transenden, yakni
bersumber dari wahyu dan bersifat mengikat secara universal. Al-Qur’an
menegaskan bahwa Rasulullah Saw. merupakan teladan akhlak yang agung:
“Dan sesungguhnya engkau benar-benar berada di atas budi pekerti yang agung” (QS.
Al-Qalam: 4). Ayat ini menunjukkan bahwa standar akhlak Islam tidak bersifat
relatif atau kontekstual semata, melainkan berpijak pada nilai ilahiah yang
bersifat tetap dan menjadi rujukan utama dalam pembentukan kepribadian
Muslim.

Berbeda dengan paradigma relativisme moral yang memandang nilai baik
dan buruk sebagai hasil kesepakatan sosial atau preferensi individu, Islam

1402



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1397-1416

menempatkan akhlak sebagai konsekuensi logis dari iman. Akhlak tidak
ditentukan oleh perubahan zaman atau tekanan budaya, tetapi oleh kesesuaian
perilaku dengan kehendak Allah dan keteladanan Nabi Muhammad Saw. Oleh
karena itu, pendidikan Islam menolak pemisahan antara iman dan moralitas,
karena keduanya merupakan satu kesatuan yang saling menguatkan (Ibn
Miskawaih, 1994).

Menurut Al-Ghazali, akhlak adalah “keadaan jiwa yang tertanam kuat, yang
darinya lahir perbuatan-perbuatan dengan mudah dan spontan tanpa memerlukan
pertimbangan rasional yang panjang” (Al-Ghazali, 2005). Definisi ini menegaskan
bahwa akhlak bukan sekadar tindakan lahiriah atau kepatuhan formal
terhadap norma, melainkan hasil dari internalisasi nilai yang mendalam hingga
menjadi karakter (malakah) dalam diri seseorang. Dengan kata lain, pendidikan
akhlak yang sejati bukan hanya mengajarkan apa yang benar dan salah, tetapi
menanamkan nilai tersebut sehingga menyatu dengan kepribadian peserta
didik.

Dalam konteks pendidikan tinggi Islam, khususnya pada Program Studi
Pendidikan Agama Islam, pembentukan aqidah akhlak menjadi semakin
krusial. Mahasiswa PAI tidak hanya dipersiapkan sebagai individu beriman,
tetapi juga sebagai calon pendidik dan pembimbing moral masyarakat. Oleh
karena itu, lemahnya fondasi aqidah akhlak pada mahasiswa PAI akan
berdampak sistemik terhadap kualitas pendidikan Islam di masa depan. Krisis
akhlak pada pendidik, dalam perspektif Islam, bukan sekadar kegagalan moral
personal, melainkan kegagalan epistemologis dan spiritual dalam proses
pendidikan (Abdullah, 2019).

Tantangan terhadap pendidikan aqgidah akhlak semakin nyata ketika
mahasiswa PAI hidup dalam lingkungan intelektual yang sarat dengan
relativisme moral dan sekularisme filosofis. Relativisme moral berpotensi
mereduksi akhlak Islam menjadi sekadar etika sosial yang dapat
dinegosiasikan, sementara sekularisme mendorong pemisahan nilai-nilai
agama dari kehidupan akademik dan sosial. Dalam situasi ini, akhlak berisiko
dipahami hanya sebagai kesopanan atau etika pragmatis, bukan sebagai
refleksi keimanan dan ketaatan kepada Allah.

Era post-truth memperparah kondisi tersebut dengan mengaburkan batas
antara kebenaran dan kebatilan. Ketika emosi, opini, dan narasi viral lebih
dominan daripada kebenaran objektif, nilai-nilai akhlak Islam menghadapi
tantangan serius dalam proses internalisasi. Mahasiswa PAI yang tidak
memiliki fondasi agidah yang kokoh dan kerangka berpikir kritis berbasis nilai
Islam berpotensi terjebak dalam inkonsistensi moral, yakni mengakui

1403



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1397-1416

kebenaran Islam secara verbal, tetapi mengadopsi standar moral relativistik
dalam praktik kehidupan sehari-hari (McIntyre, 2018).

Oleh karena itu, pendidikan aqgidah akhlak harus diposisikan sebagai
fondasi utama dalam seluruh proses pendidikan Islam, bukan sekadar mata
pelajaran normatif atau formalitas kurikulum. Pendidikan aqidah akhlak yang
ideal adalah pendidikan yang mampu mengintegrasikan dimensi teologis, etis,
dan epistemologis secara utuh, sehingga melahirkan insan yang memiliki
kejelasan iman, kematangan moral, dan keteguhan prinsip di tengah arus
ideologi relativisme dan sekularisme. Dengan fondasi inilah pendidikan Islam
dapat menjalankan perannya secara autentik sebagai sarana pembentukan
manusia beriman, berilmu, dan berakhlak mulia.

Relativisme Moral dalam Perspektif Kritis

Relativisme moral merupakan salah satu aliran utama dalam filsafat
moral kontemporer yang berkembang seiring dengan kritik terhadap klaim
kebenaran universal dalam filsafat modern dan postmodern. Akar relativisme
moral dapat ditelusuri dari skeptisisme epistemologis dan antropologi budaya
yang menolak adanya standar nilai yang berlaku secara universal dan lintas
budaya. Dalam pandangan relativis, kebenaran moral tidak bersifat objektif
dan tetap, melainkan dibentuk oleh konteks sosial, budaya, historis, dan
preferensi subjektif individu atau kelompok tertentu (Rachels, 2003).

Dalam kerangka relativisme moral, tidak ada tindakan yang secara
inheren benar atau salah; suatu perbuatan dinilai bermoral atau tidak bermoral
berdasarkan norma sosial yang berlaku dalam komunitas tertentu.
Konsekuensinya, klaim moral yang bersifat absolut dipandang sebagai bentuk
dogmatisme atau hegemoni budaya. Perspektif ini sering kali dikaitkan dengan
semangat pluralisme dan toleransi, namun pada level filosofis justru berpotensi
meniadakan dasar normatif yang kokoh bagi penilaian moral itu sendiri
(MacIntyre, 2007).

Dari sudut pandang kritis, relativisme moral menyimpan problem
epistemologis dan etis yang serius. Ketika semua nilai dianggap relatif, maka
tidak ada landasan rasional untuk mengkritik praktik-praktik yang secara
moral merusak, selama praktik tersebut diterima oleh suatu komunitas. Dengan
kata lain, relativisme moral berujung pada nihilisme etis, di mana konsep
kebaikan dan keburukan kehilangan makna normatifnya. Kondisi ini
bertentangan dengan kebutuhan dasar manusia akan kepastian moral sebagai
pedoman hidup dan dasar tanggung jawab etis.

Dalam perspektif Islam, relativisme moral secara fundamental
bertentangan dengan konsep akhlak yang bersumber dari wahyu. Islam
menegaskan bahwa kebaikan dan keburukan memiliki standar objektif yang

1404



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1397-1416

ditetapkan oleh Allah sebagai al-Haqq (kebenaran absolut). Al-Qur'an dan
Sunnah berfungsi sebagai sumber utama penentuan nilai moral, sementara akal
berperan memahami dan mengimplementasikan nilai tersebut dalam konteks
kehidupan. Dengan demikian, moralitas dalam Islam bersifat transenden,
normatif, dan mengikat, bukan sekadar konstruksi sosial (Al-Attas, 1993).

Relativisme moral menjadi problematis dalam konteks pendidikan Islam
karena ia menggeser orientasi nilai dari wahyu ke subjektivitas manusia. Ketika
mahasiswa, khususnya mahasiswa Pendidikan Agama Islam, terpapar secara
intensif oleh paradigma relativistik, mereka berpotensi memandang ajaran
agama sebagai salah satu opsi nilai di antara sekian banyak alternatif moral
lainnya. Agama tidak lagi dipahami sebagai sumber kebenaran normatif,
melainkan direduksi menjadi preferensi personal yang dapat diterima atau
ditolak sesuai kebutuhan individu (Bagir, 2019).

Implikasi dari kondisi tersebut adalah melemahnya integrasi antara
aqidah dan akhlak. Agidah yang seharusnya menjadi fondasi keyakinan justru
kehilangan daya normatifnya dalam mengarahkan perilaku. Akhlak tidak lagi
dipandang sebagai konsekuensi iman, tetapi sebagai hasil negosiasi sosial dan
pertimbangan pragmatis. Akibatnya, muncul sikap permisif terhadap berbagai
bentuk perilaku menyimpang yang secara normatif bertentangan dengan ajaran
Islam, namun dibenarkan atas nama kebebasan individu dan relativitas nilai.

Dalam lingkungan akademik, relativisme moral sering kali hadir dalam
bentuk wacana kebebasan berpikir yang tidak disertai dengan kerangka nilai
yang jelas. Mahasiswa didorong untuk “bebas menilai” tanpa dibekali fondasi
epistemologis yang memadai, sehingga kebebasan tersebut berpotensi berubah
menjadi kebingungan moral. Dalam konteks mahasiswa PAI, kondisi ini
menjadi paradoksal, karena mereka dipersiapkan sebagai pendidik dan penjaga
nilai-nilai Islam, tetapi pada saat yang sama mengalami erosi komitmen
terhadap nilai moral yang bersifat absolut.

Lebih jauh, relativisme moral dalam era post-truth semakin diperkuat oleh
dominasi narasi emosional dan opini subjektif di media sosial. Penilaian moral
sering kali dibangun berdasarkan simpati, empati sesaat, atau popularitas
wacana, bukan berdasarkan kebenaran normatif dan pertimbangan etis yang
mendalam. Hal ini mempercepat proses banalitas moral, yakni kondisi ketika
pelanggaran nilai tidak lagi dipandang sebagai masalah serius karena dianggap
lumrah dan kontekstual (McIntyre, 2018).

Oleh karena itu, diperlukan pendekatan kritis dalam menyikapi
relativisme moral dalam pendidikan Islam. Kritik terhadap relativisme moral
bukan berarti menolak keberagaman budaya atau menutup ruang dialog,
melainkan menegaskan kembali pentingnya standar moral objektif yang

1405



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1397-1416

bersumber dari wahyu sebagai fondasi pembentukan aqidah akhlak.
Pendidikan PAI perlu membekali mahasiswa dengan kemampuan berpikir
kritis berbasis nilai Islam, sehingga mereka mampu memilah antara relativitas
sosial yang bersifat teknis dan prinsip moral yang bersifat absolut.

Dengan demikian, relativisme moral harus dipahami sebagai tantangan
ideologis yang memerlukan respon epistemologis dan pedagogis yang serius.
Tanpa upaya kritis dan sistematis, relativisme moral berpotensi menggerus
fondasi aqidah akhlak mahasiswa PAI dan melemahkan peran strategis
pendidikan Islam dalam membentuk generasi yang beriman, berilmu, dan
berakhlak mulia.

Sekularisme Filosofis dan Dikotomi Ilmu

Sekularisme filosofis merupakan salah satu produk utama dari
pandangan dunia Barat modern yang lahir dari pengalaman historis Eropa,
khususnya konflik panjang antara otoritas gereja dan rasionalitas ilmiah. Dalam
perkembangan selanjutnya, sekularisme tidak hanya dimaknai sebagai
pemisahan institusional antara agama dan negara, tetapi juga sebagai
paradigma epistemologis yang menempatkan rasio dan empirisme sebagai
satu-satunya sumber pengetahuan yang sah. Akibatnya, agama dipinggirkan
dari ranah keilmuan dan dipersempit maknanya menjadi urusan privat yang
tidak memiliki otoritas dalam menentukan kebenaran ilmiah maupun etika
publik (Taylor, 2007).

Syed Muhammad Naquib al-Attas menegaskan bahwa sekularisme
merupakan proses desakralisasi realitas, yakni penghilangan dimensi
transenden dan sakral dari kehidupan manusia, termasuk dari ilmu
pengetahuan (Al-Attas, 1993). Dalam kerangka ini, ilmu tidak lagi dipahami
sebagai sarana untuk mengenal Tuhan dan memahami tanda-tanda kekuasaan-
Nya (ayat kauniyyah), melainkan sebagai alat teknis untuk menguasai dan
mengeksploitasi alam. IImu kemudian dipandang sebagai entitas netral dan
bebas nilai (value-free science), terlepas dari orientasi moral dan tujuan
transendennya.

Pandangan tersebut secara fundamental bertentangan dengan
epistemologi Islam yang memandang ilmu sebagai bagian integral dari ibadah
dan sarana mendekatkan diri kepada Allah. Dalam Islam, sumber ilmu tidak
hanya berasal dari pengalaman empiris dan rasio, tetapi juga dari wahyu
sebagai sumber pengetahuan tertinggi dan paling otoritatif. Al-Qur’an berulang
kali menegaskan keterkaitan antara ilmu dan keimanan, serta mengecam
pemisahan antara pengetahuan dan tanggung jawab moral. Oleh karena itu,
ilmu dalam perspektif Islam bersifat sarat nilai dan berorientasi pada
kemaslahatan manusia serta penghambaan kepada Allah (Al-Ghazali, 2000).

1406



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1397-1416

Dalam konteks pendidikan Islam, khususnya Pendidikan Agama Islam
(PAI), sekularisme filosofis melahirkan problem serius berupa dikotomi ilmu.
Dikotomi ini terwujud dalam pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum,
di mana ilmu agama dipersepsikan sebagai normatif, subjektif, dan kurang
ilmiah, sementara ilmu umum dianggap objektif, rasional, dan superior.
Akibatnya, wahyu cenderung dipinggirkan dari proses pengembangan ilmu,
dan pendidikan agama direduksi menjadi pengajaran ritual serta etika
individual semata (Abdullah, 2019).

Dikotomi ilmu tersebut berdampak langsung pada pembentukan
kesadaran keilmuan mahasiswa PAI. Mahasiswa berpotensi mengalami krisis
identitas epistemologis, yakni kebingungan dalam memposisikan wahyu, akal,
dan realitas empiris dalam kerangka keilmuan yang utuh. Di satu sisi, mereka
diajarkan untuk mengakui wahyu sebagai sumber kebenaran absolut; di sisi
lain, mereka dihadapkan pada paradigma akademik sekular yang menafikan
peran wahyu dalam ilmu pengetahuan. Ketegangan ini dapat melahirkan
fragmentasi cara berpikir, di mana agama diyakini secara teologis, tetapi
diabaikan dalam praktik intelektual dan analisis sosial.

Lebih jauh, sekularisme filosofis berimplikasi pada melemahnya integrasi
antara aqidah dan akhlak dalam pendidikan PAI. Ketika ilmu dipahami sebagai
entitas netral dan bebas nilai, maka dimensi moral dan spiritual cenderung
dipandang sebagai aspek tambahan, bukan bagian inheren dari proses
pendidikan. Akhlak kemudian direduksi menjadi etika profesional atau
kesopanan sosial, bukan sebagai refleksi keimanan dan ketaatan kepada Allah.
Kondisi ini sejalan dengan kritik Al-Attas yang menyatakan bahwa krisis
pendidikan Islam pada hakikatnya adalah krisis adab, yakni hilangnya
pengakuan terhadap hierarki kebenaran dan otoritas ilmu (Al-Attas, 1993).

Dalam era post-truth, pengaruh sekularisme filosofis semakin menguat
karena kebenaran ilmiah sering kali dilepaskan dari pertimbangan etis dan
nilai-nilai transenden. Pengetahuan diproduksi dan disebarkan berdasarkan
kepentingan pragmatis, politik, atau ekonomi, tanpa mempertimbangkan
dampak moralnya. Mahasiswa PAI yang tidak dibekali kerangka epistemologi
Islam yang kokoh berisiko terjebak dalam logika instrumentalistik ilmu, di
mana kebenaran dinilai berdasarkan manfaat praktis semata, bukan
berdasarkan kesesuaiannya dengan nilai-nilai ilahiah.

Oleh karena itu, pendidikan PAI dituntut untuk merespons sekularisme
tilosofis secara kritis dan konstruktif. Upaya tersebut dapat dilakukan melalui
penguatan epistemologi Islam yang integratif, yakni dengan menegaskan
kembali peran wahyu, akal, dan pengalaman empiris sebagai sumber ilmu
yang saling melengkapi, bukan saling menegasikan. Integrasi ilmu dan agama

1407



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1397-1416

bukan berarti menolak rasionalitas dan sains modern, tetapi menempatkannya
dalam kerangka tauhid yang berorientasi pada kebenaran dan kemaslahatan.

Dengan demikian, kritik terhadap sekularisme filosofis dalam pendidikan
PAI bukan sekadar upaya ideologis, melainkan kebutuhan akademik dan
pedagogis untuk membangun kesadaran keilmuan mahasiswa yang utuh.
Tanpa integrasi ilmu dan nilai, pendidikan PAI berisiko melahirkan lulusan
yang cakap secara teknis, tetapi rapuh secara aqidah dan moral. Sebaliknya,
dengan fondasi epistemologi Islam yang kuat, mahasiswa PAI diharapkan
mampu menjadi pendidik dan intelektual Muslim yang kritis, berintegritas,
dan berkomitmen terhadap nilai-nilai Islam di tengah kompleksitas dunia
modern.

Era Post-Truth dan Krisis Epistemologis Mahasiswa

Era post-truth merupakan fenomena sosial-intelektual kontemporer yang
ditandai oleh melemahnya otoritas kebenaran objektif dan menguatnya peran
emosi, opini personal, serta kepentingan ideologis dalam membentuk persepsi
publik. Dalam kondisi post-truth, fakta tidak lagi menjadi rujukan utama dalam
menilai suatu klaim kebenaran, melainkan sejauh mana klaim tersebut selaras
dengan keyakinan, identitas, dan preferensi emosional individu atau kelompok
tertentu (McIntyre, 2018). Fenomena ini menandai pergeseran serius dalam
lanskap epistemologi modern, di mana rasionalitas dan verifikasi ilmiah sering
kali dikalahkan oleh narasi yang persuasif dan viral.

Dalam konteks mahasiswa, khususnya mahasiswa Pendidikan Agama
Islam (PAI), era post-truth memicu krisis epistemologis yang signifikan. Krisis
epistemologis tersebut ditandai oleh kebingungan dalam menentukan sumber
kebenaran yang sahih, otoritatif, dan dapat dipertanggungjawabkan secara
ilmiah maupun teologis. Mahasiswa dihadapkan pada banjir informasi yang
tidak terfilter, di mana batas antara fakta, opini, tafsir keagamaan, dan
propaganda ideologis menjadi semakin kabur. Kondisi ini berpotensi
melemahkan kemampuan berpikir kritis dan daya nalar epistemologis
mahasiswa dalam menyikapi isu-isu keagamaan dan moral (Foucault, 1980).

Media sosial berperan sebagai medium utama dalam produksi dan
distribusi kebenaran versi post-truth. Algoritma digital cenderung memperkuat
echo chamber, yaitu ruang informasi yang hanya menampilkan pandangan
sejalan dengan preferensi pengguna. Akibatnya, informasi keagamaan yang
tidak terverifikasi secara ilmiah maupun metodologis sering kali diterima
sebagai kebenaran hanya karena sesuai dengan emosi, identitas kelompok, atau
kecenderungan ideologis tertentu. Dalam banyak kasus, otoritas keilmuan
tradisional seperti ulama, dosen, dan institusi pendidikan kehilangan

1408



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1397-1416

pengaruhnya di hadapan figur-figur populer di media sosial yang tidak selalu
memiliki kompetensi keilmuan yang memadai (Heryanto, 2018).

Bagi mahasiswa PAI, situasi ini menjadi tantangan serius karena mereka
berada pada posisi ganda sebagai pencari ilmu dan calon pendidik. Ketika
epistemologi keagamaan dibangun di atas dasar emosi dan popularitas, bukan
metodologi ilmiah dan otoritas keilmuan yang sahih, maka pemahaman aqidah
dan akhlak menjadi rentan terhadap distorsi. Pemahaman agama cenderung
bersifat parsial, tekstual, dan reaktif, tanpa kedalaman metodologis dan
kerangka berpikir yang sistematis. Kondisi ini berpotensi melahirkan sikap
keagamaan yang inkonsisten, eksklusif, atau bahkan ekstrem.

Krisis epistemologis dalam era post-truth juga berdampak pada
melemahnya integrasi antara aqidah dan akhlak. Ketika kebenaran
dipersepsikan secara subjektif dan relatif, nilai-nilai akhlak Islam kehilangan
daya ikat normatifnya. Akhlak tidak lagi dipahami sebagai konsekuensi logis
dari iman, melainkan sebagai ekspresi sikap personal yang dapat berubah
sesuai situasi dan tekanan sosial. Dalam jangka panjang, kondisi ini dapat
mengarah pada banalitas moral, yaitu keadaan ketika pelanggaran nilai
dipandang sebagai hal yang wajar dan tidak lagi memicu keprihatinan etis
(Bauman, 1993).

Dalam perspektif epistemologi Islam, krisis ini menunjukkan urgensi
untuk menegaskan kembali hierarki sumber pengetahuan. Islam menempatkan
wahyu sebagai sumber kebenaran tertinggi, yang kemudian dipahami dan
dijabarkan melalui akal dan metodologi ilmiah yang sahih. Tradisi keilmuan
Islam menekankan pentingnya sanad keilmuan, otoritas ilmiah, dan adab
dalam mencari ilmu sebagai mekanisme untuk menjaga kemurnian kebenaran.
Ketika prinsip-prinsip ini diabaikan, maka pengetahuan agama rentan terhadap
simplifikasi dan manipulasi (Al-Attas, 1993).

Oleh karena itu, pendidikan PAI dituntut untuk merespons tantangan era
post-truth dengan penguatan literasi epistemologis dan keagamaan mahasiswa.
Penguatan ini mencakup kemampuan verifikasi sumber, pemahaman
metodologi keilmuan Islam, serta internalisasi nilai-nilai aqidah akhlak dalam
proses Dberpikir dan bersikap. Pendidikan PAI tidak cukup hanya
mentransmisikan pengetahuan normatif, tetapi juga harus membekali
mahasiswa dengan keterampilan kritis untuk membedakan antara kebenaran,
opini, dan manipulasi wacana.

Dengan demikian, era post-truth harus dipahami sebagai tantangan
epistemologis dan moral yang menuntut pembaruan pendekatan pendidikan
Islam. Tanpa penguatan epistemologi Islam yang kokoh dan integratif,
mahasiswa PAI berisiko kehilangan orientasi kebenaran dan komitmen

1409



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1397-1416

moralnya. Sebaliknya, dengan pendekatan pendidikan yang menekankan
integrasi wahyu, akal, dan etika, mahasiswa PAI diharapkan mampu menjadi
agen penjernih wacana keagamaan dan penjaga nilai-nilai agidah akhlak di
tengah arus informasi yang semakin kompleks dan tidak pasti.

Implikasi terhadap Pembentukan Aqidah Akhlak Mahasiswa PAI

Konvergensi relativisme moral, sekularisme filosofis, dan dinamika era
post-truth memberikan dampak yang signifikan dan kompleks terhadap
pembentukan aqidah akhlak mahasiswa Pendidikan Agama Islam (PAI). Ketiga
fenomena tersebut tidak bekerja secara terpisah, melainkan saling memperkuat
dan membentuk suatu ekosistem ideologis yang secara perlahan menggeser
orientasi nilai, cara berpikir, serta pola keberagamaan mahasiswa. Dalam
konteks ini, mahasiswa PAI tidak hanya menghadapi tantangan akademik,
tetapi juga krisis identitas moral dan epistemologis yang berimplikasi langsung
pada kualitas keimanan dan akhlak mereka.

Salah satu implikasi utama dari konvergensi tersebut adalah melemahnya
sensitivitas moral (moral sensitivity). Relativisme moral mendorong mahasiswa
untuk memandang baik dan buruk sebagai kategori yang cair dan kontekstual,
sementara era post-truth memperkuat kecenderungan tersebut melalui
dominasi emosi dan opini subjektif. Akibatnya, mahasiswa menjadi kurang
peka terhadap pelanggaran nilai-nilai moral yang secara normatif bertentangan
dengan ajaran Islam, karena pelanggaran tersebut sering kali dinormalisasi
melalui wacana publik dan media sosial. Dalam kondisi ini, akhlak tidak lagi
dipahami sebagai komitmen normatif berbasis iman, melainkan sebagai
respons situasional yang bergantung pada tekanan sosial dan kepentingan
pragmatis (Bauman, 1993).

Implikasi berikutnya adalah terjadinya fragmentasi antara keyakinan
(agidah) dan perilaku (akhlak). Mahasiswa PAI pada umumnya masih
mengakui kebenaran ajaran Islam secara teologis, namun pengakuan tersebut
tidak selalu terintegrasi dalam sikap dan tindakan sehari-hari. Sekularisme
tilosofis berperan besar dalam fragmentasi ini dengan memisahkan agama dari
ruang akademik dan sosial, sehingga aqidah diposisikan sebagai urusan privat
yang tidak memiliki implikasi langsung terhadap etika profesional dan
kehidupan publik. Akibatnya, muncul inkonsistensi antara apa yang diyakini
dan apa yang dijalani, sebuah kondisi yang dalam perspektif Islam
mencerminkan lemahnya internalisasi iman (Al-Ghazali, 2000).

Lebih jauh, konvergensi ketiga fenomena tersebut berimplikasi pada
menurunnya otoritas nilai-nilai Islam dalam kehidupan akademik mahasiswa
PAI Wahyu dan tradisi keilmuan Islam tidak lagi menjadi rujukan utama
dalam menilai kebenaran dan moralitas, melainkan disejajarkan dengan opini

1410



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1397-1416

populer, tren wacana digital, dan pandangan subjektif. Dalam konteks era post-
truth, otoritas keilmuan sering kali kalah oleh figur-figur media sosial yang
memiliki daya pengaruh besar tetapi minim legitimasi akademik. Kondisi ini
melemahkan penghormatan terhadap sanad keilmuan, metodologi ilmiah, dan
adab dalam mencari ilmu, yang sejatinya merupakan pilar penting dalam
tradisi pendidikan Islam (Al-Attas, 1993).

Implikasi lain yang tidak kalah penting adalah terjadinya krisis identitas
profesional mahasiswa PAI sebagai calon pendidik. Ketika relativisme moral
dan sekularisme membentuk cara berpikir mereka, mahasiswa berpotensi
mengalami kebingungan dalam memposisikan diri: di satu sisi mereka dituntut
menjadi pendidik yang menanamkan nilai-nilai aqidah dan akhlak Islam,
namun di sisi lain mereka hidup dalam lingkungan akademik dan sosial yang
cenderung menafikan klaim kebenaran normatif agama. Ketegangan ini dapat
melahirkan sikap ambivalen, yakni keengganan untuk menegaskan nilai Islam
secara tegas karena dianggap tidak relevan, tidak ilmiah, atau tidak toleran
(Bagir, 2019).

Dalam jangka panjang, dampak tersebut berpotensi melemahkan peran
strategis pendidikan PAI dalam membentuk generasi Muslim yang beriman,
berilmu, dan berakhlak mulia. Jika mahasiswa PAI sebagai calon pendidik
mengalami erosi aqidah akhlak, maka proses transmisi nilai Islam kepada
peserta didik di masa depan juga akan terdistorsi. Pendidikan agama berisiko
direduksi menjadi pengajaran kognitif dan simbolik, tanpa kekuatan
transformasional yang mampu membentuk karakter dan kepribadian peserta
didik secara utuh (Abdullah, 2019).

Oleh karena itu, implikasi konvergensi relativisme moral, sekularisme
filosofis, dan era post-truth terhadap pembentukan agidah akhlak mahasiswa
PAI harus dipahami sebagai persoalan struktural dan sistemik, bukan sekadar
problem individual. Diperlukan wupaya serius untuk merekonstruksi
pendidikan PAI yang berorientasi pada penguatan worldview Islam, integrasi
agidah dan akhlak, serta pengembangan literasi epistemologis yang kritis.
Tanpa upaya tersebut, pendidikan PAI akan kesulitan menjalankan fungsi
utamanya sebagai benteng moral dan spiritual di tengah kompleksitas
tantangan ideologis kontemporer.

Strategi Penguatan Aqidah Akhlak

Penguatan aqidah akhlak mahasiswa Pendidikan Agama Islam (PAI)
merupakan kebutuhan strategis dan mendesak di tengah konvergensi
relativisme moral, sekularisme filosofis, dan dinamika era post-truth. Upaya
penguatan tersebut tidak dapat dilakukan secara parsial atau simbolik,
melainkan harus dirancang secara sistematis, integratif, dan berkelanjutan.

1411



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1397-1416

Strategi penguatan aqidah akhlak harus menyentuh aspek kurikulum,
pedagogi, epistemologi, serta keteladanan moral dalam lingkungan akademik.

Pertama, penguatan aqidah akhlak perlu dilakukan melalui integrasi nilai
Haq (kebenaran) dan ‘Adl (keadilan) dalam seluruh struktur kurikulum PAIL
Nilai Hag menegaskan bahwa kebenaran dalam Islam bersifat objektif dan
bersumber dari wahyu, sedangkan nilai ‘Adl mengandung prinsip
keseimbangan, proporsionalitas, dan tanggung jawab moral dalam kehidupan
individu dan sosial. Integrasi kedua nilai ini bertujuan untuk membangun
kesadaran tauhidik yang tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga operasional
dalam sikap dan perilaku akademik mahasiswa (Al-Attas, 1993).

Integrasi nilai Hag dan ‘Adl tidak cukup diwujudkan dalam mata kuliah
Agidah Akhlak secara normatif, tetapi harus diinternalisasikan dalam seluruh
mata kuliah PAI, termasuk metodologi penelitian, filsafat pendidikan Islam,
dan kajian keislaman kontemporer. Dengan pendekatan ini, mahasiswa tidak
hanya memahami nilai Islam secara kognitif, tetapi juga menghayatinya
sebagai kerangka berpikir dan bertindak dalam menghadapi persoalan
akademik dan sosial. Kurikulum yang terintegrasi akan membantu mahasiswa
membangun kesatuan antara iman, ilmu, dan amal secara konsisten.

Kedua, penguatan aqgidah akhlak menuntut adanya pengembangan
literasi digital kritis berbasis nilai Islam. Di era post-truth, mahasiswa PAI
harus dibekali kemampuan untuk memilah, memverifikasi, dan mengevaluasi
informasi keagamaan yang beredar di ruang digital. Literasi digital tidak boleh
dipahami secara teknis semata, tetapi harus dikaitkan dengan etika informasi,
adab dalam bermedia, serta tanggung jawab moral dalam menyebarkan
pengetahuan. Dalam hal ini, nilai-nilai Islam seperti kejujuran (sidg), kehati-
hatian (tathabbut), dan amanah harus dijadikan prinsip dasar dalam interaksi
digital mahasiswa (Nata, 2016).

Penguatan literasi digital kritis juga mencakup pemahaman metodologi
keilmuan Islam, seperti pentingnya sanad keilmuan, otoritas ilmiah, dan
validitas sumber. Dengan demikian, mahasiswa PAI tidak mudah terpengaruh
oleh narasi keagamaan yang populis tetapi dangkal, serta mampu bersikap
kritis terhadap wacana yang menyesatkan atau bertentangan dengan prinsip
aqidah dan akhlak Islam. Literasi digital yang berakar pada epistemologi Islam
akan membantu mahasiswa menjadi subjek aktif dalam menyaring informasi,
bukan sekadar konsumen pasif wacana digital.

Ketiga, keteladanan dosen memiliki peran sentral dalam strategi
penguatan aqidah akhlak mahasiswa PAIL Dalam tradisi pendidikan Islam,
keteladanan (uswah hasanah) merupakan metode pendidikan yang paling
efektif, karena nilai-nilai moral lebih mudah ditransmisikan melalui contoh

1412



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1397-1416

nyata daripada sekadar pengajaran verbal. Dosen PAI tidak hanya berfungsi
sebagai penyampai materi, tetapi juga sebagai figur moral dan spiritual yang
mencerminkan integrasi antara ilmu, iman, dan akhlak dalam kehidupan
akademik (Al-Ghazali, 2000).

Keteladanan dosen tercermin dalam sikap ilmiah yang jujur, komitmen
terhadap nilai kebenaran, keadilan dalam penilaian akademik, serta konsistensi
antara ucapan dan perbuatan. Ketika dosen mampu menampilkan integritas
moral dan spiritual dalam interaksi akademik, mahasiswa akan lebih mudah
menginternalisasi nilai-nilai aqidah akhlak secara autentik. Sebaliknya,
ketidakkonsistenan dosen dalam bersikap dapat melemahkan otoritas moral
pendidikan PAI dan memperparah krisis nilai di kalangan mahasiswa.

Selain itu, penguatan aqidah akhlak juga memerlukan penciptaan budaya
akademik yang kondusif terhadap internalisasi nilai-nilai Islam. Lingkungan
kampus harus menjadi ruang yang mendorong dialog kritis berbasis adab,
penghormatan terhadap perbedaan, serta komitmen terhadap kebenaran dan
keadilan. Budaya akademik yang demikian akan membantu mahasiswa PAI
mengembangkan karakter intelektual yang kritis sekaligus bermoral, sehingga
mampu menghadapi tantangan ideologis kontemporer tanpa kehilangan
identitas keislamannya.

Dengan demikian, strategi penguatan aqidah akhlak mahasiswa PAI
harus dipahami sebagai proyek pendidikan jangka panjang yang melibatkan
kurikulum, dosen, dan budaya akademik secara terpadu. Integrasi nilai Hag
dan “Adl, penguatan literasi digital kritis, serta keteladanan dosen merupakan
tiga pilar utama yang saling melengkapi dalam membangun pendidikan PAI
yang berakar kuat pada aqidah dan akhlak. Melalui strategi ini, diharapkan
mahasiswa PAI mampu tumbuh sebagai pendidik dan intelektual Muslim yang
berintegritas, berwawasan kritis, dan berkomitmen terhadap nilai-nilai Islam di
tengah kompleksitas era post-truth.

Analisis Kritis Integratif: Relativisme Moral, Sekularisme, dan Era Post-
Truth

Relativisme moral, sekularisme filosofis, dan era post-truth pada dasarnya
bukanlah fenomena yang berdiri sendiri, melainkan saling berkelindan dan
memperkuat satu sama lain dalam membentuk lanskap kesadaran moral dan
keagamaan mahasiswa kontemporer. Ketiganya membangun sebuah ekosistem
ideologis yang secara perlahan menggeser cara pandang manusia terhadap
kebenaran, nilai, dan otoritas pengetahuan. Dalam konteks mahasiswa
Pendidikan Agama Islam (PAI), integrasi ketiga fenomena ini berimplikasi
langsung terhadap konstruksi agidah akhlak dan identitas keilmuan mereka.

1413



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1397-1416

Relativisme moral berfungsi sebagai fondasi normatif yang menafikan
keberadaan kebenaran etis yang bersifat absolut. Ketika nilai benar dan salah
dipandang relatif terhadap konteks sosial, budaya, dan preferensi individu,
maka akhlak kehilangan rujukan transendennya. Pada titik ini, sekularisme
tilosofis berperan memperkuat relativisme dengan menyingkirkan wahyu dari
ruang epistemologi dan menjadikan rasio serta pengalaman empiris sebagai
satu-satunya sumber legitimasi pengetahuan (Al-Attas, 1993). Akibatnya,
agama direduksi menjadi urusan privat yang tidak memiliki otoritas normatif
dalam menentukan arah etika publik maupun keilmuan.

Era post-truth kemudian hadir sebagai akselerator dari kedua ideologi
tersebut. Dalam situasi post-truth, kebenaran tidak lagi diukur berdasarkan
korespondensinya dengan fakta atau rasionalitas argumentatif, melainkan oleh
daya persuasi narasi dan resonansi emosional (Mclntyre, 2018). Relativisme
moral menyediakan justifikasi normatif, sekularisme menyediakan kerangka
epistemologis, sementara post-truth menyediakan medium kultural yang
memungkinkan keduanya berkembang secara masif melalui media digital.
Dalam konteks ini, mahasiswa PAI berisiko terjebak dalam pola pikir yang
permisif terhadap kontradiksi nilai dan inkonsistensi moral.

Secara integratif, ketiga fenomena tersebut menciptakan krisis
epistemologis sekaligus krisis aksiologis. Krisis epistemologis ditandai oleh
melemahnya kemampuan mahasiswa dalam membedakan antara kebenaran
dan opini, antara ilmu yang sahih dan wacana populer. Sementara krisis
aksiologis tampak pada kaburnya standar moral dalam kehidupan akademik
dan sosial. Agidah tidak lagi berfungsi sebagai kerangka worldview yang
mengarahkan seluruh aspek kehidupan, melainkan sekadar identitas simbolik
yang terpisah dari praktik etis sehari-hari. Kondisi ini bertentangan dengan
paradigma pendidikan Islam yang menuntut kesatuan antara iman, ilmu, dan
amal.

Analisis kritis integratif ini menunjukkan bahwa problem utama yang
dihadapi pendidikan PAI bukan semata-mata lemahnya penguasaan materi
keagamaan, tetapi krisis paradigma dalam memahami sumber kebenaran dan
nilai. Oleh karena itu, respon terhadap relativisme moral, sekularisme, dan
post-truth tidak cukup dilakukan secara parsial atau reaktif, melainkan
membutuhkan rekonstruksi paradigma pendidikan Islam secara menyeluruh.
Rekonstruksi tersebut harus berlandaskan pada tauhid sebagai asas
epistemologis, wahyu sebagai sumber nilai, dan akhlak sebagai tujuan akhir
pendidikan.

Dalam kerangka ini, pendidikan aqidah akhlak harus diarahkan untuk

membangun kesadaran kritis mahasiswa agar mampu membaca, mengkritisi,

1414



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1397-1416

dan menyaring wacana ideologis kontemporer tanpa kehilangan pijakan
normatif Islam. Integrasi pendekatan filosofis, teologis, dan pedagogis menjadi
keniscayaan agar mahasiswa PAI tidak hanya menjadi konsumen wacana
global, tetapi juga subjek intelektual yang mampu menawarkan alternatif
paradigma berbasis nilai-nilai Islam yang universal, rasional, dan transformatif.

KESIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa pembentukan agidah akhlak mahasiswa
Pendidikan Agama Islam (PAI) di era kontemporer menghadapi tantangan
multidimensional yang bersumber dari konvergensi relativisme moral,
sekularisme filosofis, dan karakteristik era post-truth. Ketiga fenomena tersebut
tidak hanya memengaruhi cara mahasiswa memahami nilai dan kebenaran,
tetapi juga membentuk pola pikir, sikap, serta perilaku keberagamaan mereka
dalam ruang akademik maupun sosial. Relativisme moral mendorong
relativisasi nilai etis, sekularisme filosofis mengikis dimensi sakral ilmu
pengetahuan, sementara era post-truth melemahkan otoritas kebenaran objektif
dan rasionalitas epistemologis.

Dalam konteks pendidikan Islam, kondisi tersebut berimplikasi serius
terhadap integrasi antara aqidah dan akhlak. Agidah yang seharusnya menjadi
fondasi keyakinan transenden berisiko direduksi menjadi sekadar simbol
identitas, sementara akhlak berpotensi dipahami sebagai konstruksi sosial yang
fleksibel dan situasional. Akibatnya, muncul fragmentasi antara keyakinan
normatif dan praktik perilaku, serta melemahnya komitmen mahasiswa
terhadap nilai-nilai Islam sebagai standar moral yang bersifat universal dan
mengikat.

Hasil analisis menunjukkan bahwa aqidah akhlak tidak dapat diposisikan
hanya sebagai materi kognitif, melainkan sebagai sistem nilai yang harus
diinternalisasikan secara holistik melalui proses pendidikan. Pemikiran para
tokoh pendidikan Islam menegaskan bahwa akhlak merupakan manifestasi
langsung dari aqidah yang tertanam kuat dalam jiwa. Oleh karena itu,
melemahnya aqidah akan berdampak langsung pada degradasi akhlak, dan
sebaliknya, krisis akhlak mencerminkan problem mendasar dalam pemahaman
aqgidah.

Penguatan aqgidah akhlak mahasiswa PAI menuntut pendekatan integratif
yang mengembalikan wahyu sebagai sumber epistemologi utama, sekaligus
mengembangkan daya kritis mahasiswa dalam menyikapi wacana modern dan
arus informasi digital. Integrasi nilai Haq (kebenaran) dan “Adl (keadilan) dalam
kurikulum, penguatan literasi digital kritis berbasis nilai Islam, serta
keteladanan dosen sebagai figur moral dan spiritual merupakan strategi kunci

1415



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1397-1416

dalam membangun ketahanan aqgidah akhlak mahasiswa. Upaya ini tidak
hanya bertujuan membentengi mahasiswa dari pengaruh ideologis yang
menyimpang, tetapi juga mempersiapkan mereka sebagai agen perubahan
yang mampu menghadirkan nilai-nilai Islam secara relevan dan konstruktif di
tengah masyarakat.

Dengan demikian, pendidikan aqidah akhlak di perguruan tinggi Islam
harus dipahami sebagai proses pembentukan manusia seutuhnya (insan kamil),
yang berakar pada keyakinan tauhidik, berpikir kritis, dan berperilaku etis.
Penguatan aqidah akhlak bukan sekadar respons defensif terhadap tantangan
zaman, melainkan merupakan kebutuhan fundamental dalam menjaga
keberlanjutan nilai-nilai Islam di tengah dinamika global.

PENGHARGAAN

Pertama penulis mengucapkan rasa syukur kepada Allah SWT karena atas
segala kemudahan dan kelancaran yang diberikan-Nya sehingga penulis dapat
menyelesaikan penulisan ini. Selanjutnyam penulis ucapkan terima kasih
kepada seluruh pihak yang telah berkontribusi secara akademik dan moral
dalam penyusunan karya ini. Semoga segala bantuan dan kerja sama yang
diberikan bernilai kebaikan dan menjadi amal yang bermanfaat.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and secularism. Kuala Lumpur: International
Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC).

Al-Ghazali. (2005). Ihya” ulum al-din. Beirut: Dar al-Fikr.

Bagir, H. (2019). Islam Tuhan, Islam manusia. Bandung: Mizan.

Heryanto, A. (2020). Identitas dan kenikmatan: Politik budaya layar Indonesia.
Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia.

Mclntyre, L. (2018). Post-truth. Cambridge, MA: MIT Press.

Moleong, L. J. (2017). Metodologi penelitian kualitatif. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

Nasr, S. H. (2003). Knowledge and the sacred. Albany, NY: State University of
New York Press.

Nata, A. (2016). Pendidikan dalam perspektif Islam. Jakarta: Kencana.

Rachels, J. (2003). The elements of moral philosophy. New York, NY: McGraw-Hill.

Taylor, C. (2007). A secular age. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Wardle, C., & Derakhshan, H. (2017). Information disorder: Toward an
interdisciplinary framework for research and policy making. Strasbourg:
Council of Europe.

Zohar, D., & Marshall, I. (2000). SQ: Spiritual intelligence. London: Bloomsbury.

1416



