Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
The Invention: Journal Research and Education Studies is published
three (3) times a year
(March, July and November)

Focus : Education Management, Education Policy, Education
Technology, Education Psychology, Curriculum Development,
Learning Strategies, Islamic Education, Elementary Education
LINK : https://pusdikra-publishing.com/index.php/jres

Konsep Kepemimpinan Pendidikan Menurut Ibn Khaldun:
Relevansi Bagi Pengembangan Manajemen
Lembaga Pendidikan Islam

Sapri!, Tamimi Mujahid? Rizqi Almajid3, Muliana Putri4, Adinda Rahmah
Rangkuti5, Irfan$, Abdi Syahputra’
1234567 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
ABSTRACT

This study aims to analyze the concept of educational leadership
according to Ibn Khaldun and explore its relevance to the development of
contemporary Islamic educational institution management. This study
uses a qualitative method with a library research approach, through a
review of Ibn Khaldun's al-Muqaddimah and the latest scientific
literature from 2019-2025 related to Islamic education management,
transformative leadership, and spiritual values in education. The results
show that Ibn Khaldun places leadership as a major factor in the
formation of civilization (‘umran) and emphasizes that education is the
main means of shaping civilized human beings. This study concludes that
the application of Ibn Khaldun's leadership values can strengthen Islamic
education management towards an adaptive, ethical, and sustainable
system. The practical implication is that Islamic educational institutions
need to develop a value-based management system and a collaborative
organizational culture to face the challenges of the digital era without
losing their spiritual identity.

Islamic Education Leadership, Ibn Khaldun, Education Management, Islamic
Values, Digital Eva

Kata Kunci

gﬁﬁfg onding sapri@uinsu.ac.id
PENDAHULUAN

Pemikiran kepemimpinan pendidikan dalam Islam memiliki akar yang
kuat dalam khazanah intelektual klasik, salah satunya melalui gagasan Ibn
Khaldun. Sebagai seorang pemikir besar Islam, Ibn Khaldun tidak hanya
dikenal dalam bidang sejarah dan sosiologi, tetapi juga memberikan kontribusi
signifikan dalam pemikiran pendidikan dan kepemimpinan. Dalam karyanya
Mugaddimah, Ibn Khaldun menegaskan bahwa pendidikan merupakan sarana
utama pembentukan peradaban (‘umran), yang menuntut adanya
kepemimpinan yang berwawasan keilmuan dan bermoral. Pendidikan menurut
Ibn Khaldun tidak dapat dilepaskan dari peran pemimpin yang mampu

1567


https://pusdikra-publishing.com/index.php/jres
mailto:sapri@uinsu.ac.id

Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1567-1581

mengarahkan proses pembelajaran secara bertahap, sistematis, dan sesuai
dengan perkembangan peserta didik. Oleh karena itu, konsep kepemimpinan
pendidikan menurut Ibn Khaldun menjadi relevan untuk dikaji secara
mendalam dalam konteks pengembangan manajemen lembaga pendidikan
Islam masa kini (Ibnu Khaldun, 2011).

Ibn Khaldun memandang kepemimpinan sebagai faktor kunci dalam
keberhasilan suatu sistem pendidikan. Dalam perspektifnya, pemimpin
pendidikan tidak hanya berfungsi sebagai administrator, tetapi juga sebagai
figur teladan yang memiliki integritas moral dan penguasaan ilmu
pengetahuan. Kepemimpinan pendidikan harus dibangun atas dasar keadilan,
kebijaksanaan, dan tanggung jawab sosial agar mampu menciptakan
lingkungan belajar yang kondusif. Ibn Khaldun juga mengkritik metode
pendidikan yang bersifat otoriter dan menekankan pentingnya pendekatan
pedagogis yang humanis. Konsep ini menunjukkan bahwa kepemimpinan
pendidikan menurut Ibn Khaldun bersifat visioner dan berorientasi pada
pengembangan potensi manusia secara menyeluruh (Ibnu Khaldun, 2011).

Dalam konteks manajemen lembaga pendidikan Islam, pemikiran Ibn
Khaldun memiliki relevansi yang sangat kuat. Ia menegaskan bahwa
pengelolaan pendidikan harus mempertimbangkan aspek psikologis peserta
didik, struktur organisasi lembaga, serta kualitas pendidik sebagai pemimpin
pembelajaran. Manajemen pendidikan yang baik menurut Ibn Khaldun adalah
manajemen yang mampu mengintegrasikan tujuan akademik dengan
pembinaan akhlak. Hal ini sejalan dengan prinsip pendidikan Islam yang
menekankan keseimbangan antara aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik.
Dengan demikian, kepemimpinan pendidikan tidak hanya diukur dari
efektivitas administrasi, tetapi juga dari keberhasilan dalam membentuk
karakter peserta didik (Indra Kurniawan, Vol. 7, No. 2, 2022)

Relevansi pemikiran Ibn Khaldun semakin terasa di tengah tantangan
modernisasi lembaga pendidikan Islam. Globalisasi, perkembangan teknologi,
dan perubahan sosial menuntut adanya model kepemimpinan pendidikan yang
adaptif namun tetap berlandaskan nilai-nilai Islam. Konsep kepemimpinan Ibn
Khaldun yang menekankan pada ilmu, moralitas, dan pengalaman praktis
dapat menjadi rujukan strategis dalam pengembangan manajemen lembaga
pendidikan Islam. Pemimpin lembaga pendidikan Islam dituntut untuk
mampu membaca realitas sosial dan merumuskan kebijakan yang responsif
tanpa meninggalkan prinsip-prinsip dasar ajaran Islam. Dalam hal ini, gagasan
Ibn Khaldun menawarkan kerangka konseptual yang relevan dan aplikatif
(Muh. Sya’rani, 2020).

1568



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1567-1581

Berdasarkan uraian tersebut, kajian tentang konsep kepemimpinan
pendidikan menurut Ibn Khaldun menjadi penting untuk dikembangkan
dalam studi manajemen pendidikan Islam. Penelitian ini diharapkan mampu
memberikan kontribusi teoritis dan praktis bagi pengembangan kepemimpinan
dan manajemen lembaga pendidikan Islam yang berorientasi pada nilai,
efektivitas, dan keberlanjutan. Dengan mengkaji pemikiran Ibn Khaldun secara
mendalam, lembaga pendidikan Islam dapat menemukan model
kepemimpinan yang tidak hanya relevan secara historis, tetapi juga kontekstual

dalam menjawab tantangan pendidikan Islam di era modern (Abuddin Nata,
2018).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif dengan pendekatan
kepustakaan (library research) ini dilakukan dengan cara mengumpulkan,
membaca, dan menganalisis berbagai sumber literatur yang relevan, seperti
buku, artikel, prosiding dan sumber lainnya. Metode penelitian literatur
dilakukan dengan cara mengumpulkan data dari berbagai sumber literatur,
membaca, memahami, dan menganalisis data yang ada, kemudian
merumuskan kesimpulan atau temuan dari hasil analisis tersebut. Metode ini
sangat berguna untuk mendapatkan pemahaman yang mendalam tentang
topik tertentu dan memberikan landasan teoretis yang kuat bagi penelitian
(Fransisca, 2023). Fokus utama dari metode ini adalah menganalisis lebih dalam
terkait evaluasi sistem pengelolaan sarana dan prasarana sekolah berbasis
manajemen mutu melalui transformasi digital (Zulfa dan Halimatuzzahrah,
2025)

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Kepemimpinan Pendidikan dalam Perspektif Ibn Khaldun
Pemikiran Ibn Khaldun (1332-1406 M) menjadi salah satu tonggak
intelektual penting dalam sejarah peradaban Islam, terutama dalam bidang
sosial, pendidikan, dan kepemimpinan. Melalui karya monumentalnya, al-
Mugaddimah, ia tidak hanya menguraikan teori sosial dan sejarah, tetapi juga
memberikan pandangan mendalam tentang hakikat pendidikan dan
kepemimpinan. Bagi Ibn Khaldun, pendidikan (ta’lim) merupakan sarana
pembentukan manusia berperadaban (insan  al-madani), sedangkan
kepemimpinan (imamah atau al-qiyadah) merupakan instrumen penting dalam
menjaga keseimbangan dan kemajuan masyarakat (Ibnu Khaldun, 2011).
Kepemimpinan dalam pandangan Ibn Khaldun bukanlah sekadar
kedudukan administratif, tetapi amanah moral dan tanggung jawab sosial.

1569



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1567-1581

Seorang pemimpin, khususnya dalam bidang pendidikan, harus memiliki tiga
dimensi utama: keilmuan (‘ilm), moralitas (khuluq), dan tanggung jawab sosial
(masuliyyah). Pemimpin yang ideal adalah mereka yang memahami hakikat
manusia dan mampu menuntun masyarakat menuju kesejahteraan dunia dan
akhirat. Oleh karena itu, kepemimpinan pendidikan bukan hanya mengelola
lembaga, tetapi membimbing manusia untuk mencapai kesempurnaan akhlak
dan pengetahuan (Abuddin Nata, 2018).

Ibn Khaldun menolak pandangan mekanistik tentang pendidikan yang
hanya menekankan aspek kognitif. Ja menegaskan pentingnya pembinaan
karakter dan nilai moral sebagai inti pendidikan. Dalam konteks ini,
kepemimpinan pendidikan berperan sentral dalam menciptakan lingkungan
belajar yang kondusif, menanamkan etika keilmuan, serta menumbuhkan
budaya belajar yang beradab. Pemimpin pendidikan, bagi Ibn Khaldun, adalah
tigur yang berperan sebagai murabbi pendidik yang membimbing dengan kasih
sayang, hikmah, dan keteladanan.

Pemikiran Ibn Khaldun (1332-1406 M) memberikan kontribusi
monumental dalam memahami hakikat pendidikan dan kepemimpinan dalam
Islam. Melalui al-Mugaddimah, ia menyusun teori sosial, politik, dan
pendidikan yang menyatu dalam satu kerangka konseptual: pembangunan
peradaban (‘umran). Dalam kerangka tersebut, pendidikan berfungsi sebagai
sarana pembentukan manusia beradab (insan al-madani), sedangkan
kepemimpinan (imamah atau al-giyadah) merupakan mekanisme penggerak
utama untuk menjaga keberlangsungan dan kemajuan masyarakat (Ibnu
Khaldun, 2011).

Ibn Khaldun memandang bahwa kepemimpinan dalam pendidikan tidak
hanya memiliki dimensi administratif, melainkan juga dimensi moral,
intelektual, dan spiritual. Ia menegaskan bahwa keberhasilan pendidikan tidak
dapat dipisahkan dari keberadaan pemimpin yang berilmu, berakhlak, dan
berwawasan luas. Menurutnya, pemimpin adalah cerminan moral
masyarakatnya: ketika pemimpin berilmu dan berakhlak, maka masyarakat
akan maju; sebaliknya, ketika pemimpin korup dan tidak adil, maka
kehancuran peradaban menjadi keniscayaan (Abuddin Nata, 2018).

Dalam konteks pendidikan, Ibn Khaldun menyatakan bahwa pemimpin
harus menjadi murabbi (pendidik) sebelum menjadi administrator. Ia
berpendapat bahwa seorang pemimpin pendidikan tidak hanya bertugas
mengelola sistem, tetapi juga membimbing manusia menuju kesempurnaan
akhlak dan ilmu pengetahuan. Pandangan ini sejalan dengan pemikiran
educational leadership modern yang memandang kepemimpinan sebagai
proses transformasi nilai dan budaya organisasi (Rahman & Fauzi, 2021).

1570



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1567-1581

Lebih jauh, Ibn Khaldun memperkenalkan konsep ‘asabiyyah sebagai
dasar kekuatan sosial dan institusional. Dalam konteks kepemimpinan
pendidikan, ‘asabiyyah dapat diartikan sebagai semangat kolektif dan solidaritas
akademik di antara warga sekolah atau lembaga pendidikan. Pemimpin
pendidikan yang efektif adalah mereka yang mampu membangun ‘asabiyyah
ilmiyyah semangat kebersamaan dalam menuntut ilmu dan mengembangkan
peradaban. Prinsip ini memiliki kesesuaian dengan teori collaborative leadership
yang menekankan pentingnya partisipasi semua anggota lembaga dalam
proses pengambilan keputusan (Zulkifli, Hasan, & Alawi, 2024).

Ibn Khaldun juga menolak bentuk kepemimpinan yang bersifat otoriter. Ia
menyatakan bahwa kekuasaan yang dijalankan tanpa ilmu dan kebijaksanaan
hanya akan menimbulkan ketakutan, bukan ketaatan. Dalam dunia
pendidikan, hal ini dapat diartikan sebagai penolakan terhadap sistem
manajemen yang hierarkis dan tertutup. Pemimpin yang baik menurut Ibn
Khaldun adalah yang mampu menjadi teladan, mendengarkan aspirasi, dan
menciptakan lingkungan belajar yang menumbuhkan rasa tanggung jawab.
Gagasan ini selaras dengan nilai-nilai kepemimpinan profetik dalam Islam,
yang meneladani sifat Nabi Muhammad SAW: sidg (jujur), amanah (dapat
dipercaya), tabligh (komunikatif), dan fatanah (cerdas).

Konsep kepemimpinan Ibn Khaldun juga dapat dilihat sebagai refleksi
dari nilai-nilai tauhid yang integral. la menempatkan Allah sebagai sumber
segala pengetahuan dan otoritas tertinggi. Oleh karena itu, setiap pemimpin
pendidikan harus memiliki kesadaran tauhidik bahwa segala kebijakan dan
tindakan yang diambil merupakan bagian dari tanggung jawab di hadapan
Allah. Pemimpin yang memiliki kesadaran spiritual semacam ini tidak akan
menyalahgunakan kekuasaan dan akan menjadikan lembaga pendidikan
sebagai wadah dakwah serta pengabdian sosial (Nurhadi, 2023).

Dari uraian tersebut, tampak bahwa konsep kepemimpinan Ibn Khaldun
menuntut keseimbangan antara tiga aspek utama: keilmuan (‘ilm), moralitas
(khulug), dan tanggung jawab sosial (mas’uliyyah). Ketiga aspek ini harus
menyatu dalam diri seorang pemimpin agar lembaga pendidikan mampu
melahirkan generasi yang cerdas, berkarakter, dan berperadaban. Dengan
demikian, pemikiran Ibn Khaldun tidak hanya menjadi warisan klasik, tetapi
juga panduan konseptual bagi pengembangan manajemen pendidikan Islam
modern yang berorientasi pada nilai.

Prinsip-Prinsip Kepemimpinan dan Pendidikan dalam Islam

Islam memandang kepemimpinan sebagai amanah besar yang harus

dijalankan dengan keadilan, tanggung jawab, dan keikhlasan. Prinsip dasar

1571



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1567-1581

kepemimpinan dalam Islam bersumber dari Al-Qur’an dan Hadis, seperti
firman Allah:

“Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanah kepada
yang berhak menerimanya dan (menyuruh kamu) apabila menetapkan hukum
di antara manusia supaya kamu menetapkan dengan adil.” (QS. An-Nisa" [4]:
58)

Ayat ini menegaskan bahwa inti kepemimpinan adalah amanah dan ‘adl
(keadilan). Dalam konteks pendidikan, amanah berarti tanggung jawab untuk
mencerdaskan dan membina manusia agar berakhlak mulia, sedangkan
keadilan berarti memberikan kesempatan belajar yang sama bagi setiap
individu.

Dalam literatur manajemen pendidikan Islam, terdapat beberapa prinsip
utama kepemimpinan, yaitu: (1) syura (musyawarah), yang menekankan
pengambilan keputusan kolektif; (2) amanah (tanggung jawab moral); (3) ‘adl
(keadilan dalam kebijakan dan evaluasi); dan (4) ihsan (profesionalisme dan
integritas kerja) (Rahim & Mahmud, 2021). Prinsip-prinsip tersebut sejalan
dengan ajaran Ibn Khaldun yang menolak kepemimpinan otoriter dan
menekankan keharusan pemimpin untuk bersikap adil serta mengedepankan
musyawarah dalam pengambilan keputusan.

Selain itu, pendidikan Islam harus dijalankan secara bertahap (tadarruj)
sesuai perkembangan intelektual peserta didik. Ibn Khaldun mengkritik keras
metode pengajaran yang terlalu kaku dan menindas karena dapat menghambat
potensi manusia. la berpendapat bahwa setiap individu memiliki kemampuan
berbeda yang harus dikembangkan secara gradual dan berkesinambungan.
Prinsip ini selaras dengan paradigma student-centered learning dalam
pendidikan modern (Indra Kurniawan, 2022).

Selain amanah dan keadilan, Islam juga menekankan pentingnya syura
(musyawarah) dalam kepemimpinan. Prinsip ini ditegaskan dalam QS. Asy-
Syura [42]: 38, yang memuji orang-orang yang “urusan mereka diputuskan

”

dengan musyawarah di antara mereka.” Dalam manajemen pendidikan,
prinsip syura dapat diterapkan melalui pengambilan keputusan partisipatif, di
mana semua pemangku kepentingan dilibatkan dalam menentukan arah
kebijakan lembaga. Penelitian oleh Al-Saidi (2023) menunjukkan bahwa
lembaga pendidikan Islam yang menerapkan sistem syura cenderung memiliki
tingkat kepuasan dan komitmen kerja lebih tinggi di antara staf dan guru.
Selain itu, Islam menekankan prinsip ihsan (profesionalisme dan
keunggulan) dalam setiap aspek pekerjaan, termasuk kepemimpinan
pendidikan. Rasulullah SAW bersabda: “Sesungguhnya Allah mencintai

seseorang yang apabila melakukan suatu pekerjaan, ia melakukannya dengan

1572



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1567-1581

sempurna” (HR. al-Baihaqi). Dalam konteks pendidikan, ihsan berarti bahwa
pemimpin harus mengelola lembaga dengan standar profesionalisme tinggi,
memastikan mutu pembelajaran, dan berkomitmen terhadap peningkatan
kualitas berkelanjutan (continuous improvement). Prinsip ini menjadi dasar bagi
penerapan Total Quality Management (TQM) dalam lembaga pendidikan Islam
modern (Zulfa & Halimatuzzahrah, 2025).

Prinsip penting lainnya adalah fa’dil (penyeimbangan). Pemimpin
pendidikan Islam harus mampu menyeimbangkan antara aspek spiritual dan
rasional, antara manajemen duniawi dan orientasi ukhrawi. Ibn Khaldun
menekankan bahwa pendidikan harus berfungsi membentuk manusia yang
seimbang secara intelektual, moral, dan emosional. Oleh karena itu, kebijakan
pendidikan tidak boleh hanya berorientasi pada capaian akademik, tetapi juga
pembinaan akhlak dan penguatan karakter. Pandangan ini sejalan dengan
gagasan pendidikan karakter kontemporer yang mengedepankan integrasi
antara moral dan kompetensi (Indra Kurniawan, 2022).

Lebih lanjut, Islam menekankan pentingnya teladan (uswah hasanah)
dalam kepemimpinan. Rasulullah SAW menjadi contoh terbaik kepemimpinan
pendidikan karena beliau memimpin dengan kasih sayang, keadilan, dan
kebijaksanaan. Ibn Khaldun menegaskan bahwa pemimpin yang baik bukan
hanya memerintah, tetapi membimbing dengan hikmah dan keteladanan.
Pemimpin pendidikan Islam yang meneladani akhlak Nabi akan mampu
menumbuhkan kepercayaan, loyalitas, dan semangat kerja kolektif di
lingkungan lembaganya (Nurhadi, 2023).

Dalam praktiknya, prinsip-prinsip kepemimpinan Islam tersebut
membentuk dasar dari sistem manajemen pendidikan Islam yang berorientasi
pada nilai. Sebuah lembaga pendidikan Islam yang dikelola berdasarkan
prinsip amanah, ‘adl, syura, ihsan, dan uswah akan mampu menumbuhkan
lingkungan belajar yang kondusif, inklusif, dan berkarakter. Prinsip-prinsip
inilah yang menjadi landasan bagi pengembangan teori kepemimpinan Ibn
Khaldun yang akan dibahas lebih dalam pada bagian berikutnya mengenai
relevansinya terhadap manajemen pendidikan Islam modern
Relevansi Pemikiran Ibn Khaldun terhadap Manajemen Pendidikan Islam
Modern

Pemikiran Ibn Khaldun memiliki relevansi yang luar biasa dalam konteks
manajemen pendidikan Islam modern. Ia menawarkan kerangka filosofis yang
mampu menjembatani antara nilai-nilai Islam klasik dan kebutuhan
pendidikan kontemporer. Pada masa kini, lembaga pendidikan Islam
dihadapkan pada tantangan globalisasi, perkembangan teknologi, dan tuntutan
kompetensi abad ke-21. Untuk menjawab tantangan tersebut, konsep

1573



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1567-1581

kepemimpinan Ibn Khaldun dapat dijadikan pedoman normatif sekaligus
praktis.

Pertama, Ibn Khaldun menegaskan bahwa keberhasilan suatu lembaga
pendidikan sangat bergantung pada kualitas pemimpinnya. Pemimpin
pendidikan Islam ideal harus menjadi visionary leader yang berwawasan luas
dan memiliki kepekaan moral. Dalam Mugaddimah, Ibn Khaldun menyebut
bahwa peradaban hancur ketika pemimpin kehilangan integritas dan hanya
berfokus pada kekuasaan. Pandangan ini senada dengan teori transformational
leadership yang menekankan pentingnya visi, inspirasi, dan keteladanan dalam
memimpin lembaga pendidikan (Rahman & Fauzi, 2021).

Kedua, konsep ‘asabiyyah yang diperkenalkan Ibn Khaldun menjadi
kunci dalam membangun solidaritas dan kerja sama di lingkungan pendidikan.
Dalam konteks lembaga pendidikan modern, ‘asabiyyah dapat diartikan
sebagai semangat kolektif dan kolaboratif antara guru, siswa, dan tenaga
kependidikan untuk mencapai visi bersama. Hal ini sejalan dengan teori
collaborative leadership yang menempatkan kepemimpinan sebagai proses
sosial, bukan monopoli individu (Zulkifli, Hasan, & Alawi, 2024).

Ketiga, Ibn Khaldun mengajarkan pentingnya keadilan (al-‘adl) dalam
kepemimpinan. Menurutnya, kezaliman adalah penyebab utama kehancuran
institusi. Dalam konteks manajemen pendidikan Islam, keadilan dapat
diterapkan dalam rekrutmen guru, penilaian kinerja, serta pembagian sumber
daya lembaga. Al-Saidi (2023) menunjukkan bahwa etika dan keadilan
pemimpin pendidikan Islam berpengaruh signifikan terhadap loyalitas dan
kinerja guru. Dengan demikian, konsep keadilan Ibn Khaldun menjadi prinsip
fundamental dalam tata kelola lembaga pendidikan Islam modern.

Keempat, relevansi pemikiran Ibn Khaldun juga tampak pada
pandangannya terhadap proses pendidikan yang bertahap (tadarruj) dan
berbasis konteks sosial. Ia menolak sistem pendidikan yang terlalu teoritis dan
menekankan pentingnya pengalaman praktis (tajribah) sebagai bagian dari
pembelajaran. Dalam pendidikan modern, prinsip ini dapat diintegrasikan
dalam pendekatan experiential learning yang menekankan pembelajaran
melalui pengalaman langsung.

Kelima, Ibn Khaldun menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu
duniawi. la berpendapat bahwa semua ilmu memiliki nilai jika digunakan
untuk kemaslahatan manusia. Oleh karena itu, lembaga pendidikan Islam
harus mengembangkan kurikulum yang holistik dan interdisipliner. Model ini
sejalan dengan gagasan integrated curriculum yang menggabungkan ilmu
pengetahuan modern dengan nilai-nilai Islam (Nurhadi, 2023).

1574



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1567-1581

Keenam, dalam bidang manajemen mutu, pemikiran Ibn Khaldun selaras
dengan prinsip Total Quality Management (TQM). Ia menekankan pentingnya
konsistensi, evaluasi berkelanjutan, dan keterlibatan semua pihak dalam
pengelolaan lembaga. Prinsip ini dapat diadaptasi melalui pendekatan Islamic
TQM, yaitu sistem peningkatan mutu yang berlandaskan nilai-nilai spiritual
seperti ihsan, amanah, dan syura (Zulfa & Halimatuzzahrah, 2025).

Ketujuh, Ibn Khaldun menempatkan pemimpin pendidikan sebagai figur
moral yang harus menanamkan nilai-nilai spiritual dalam organisasi. Ia tidak
hanya bertanggung jawab atas kebijakan, tetapi juga pembentukan karakter
warga lembaga. Dalam konteks ini, teori spiritual leadership menjadi relevan
karena menggabungkan motivasi intrinsik dengan tujuan transendental
(Nurhadi, 2023). Pemimpin pendidikan Islam yang mengamalkan nilai spiritual
mampu membangun budaya kerja yang penuh makna dan keikhlasan.

Terakhir, relevansi pemikiran Ibn Khaldun juga terletak pada
pandangannya tentang keseimbangan antara stabilitas dan perubahan. Ia
menyadari bahwa peradaban bersifat dinamis dan setiap generasi menghadapi
tantangan baru. Oleh karena itu, lembaga pendidikan Islam perlu melakukan
inovasi yang berkesinambungan tanpa meninggalkan nilai dasarnya. Prinsip ini
sesuai dengan konsep adaptive leadership, yaitu kemampuan pemimpin
menyesuaikan diri dengan perubahan lingkungan tanpa kehilangan identitas
(Zulkifli et al., 2024).

Dengan demikian, pemikiran Ibn Khaldun tidak hanya relevan secara
teoretis, tetapi juga aplikatif dalam membangun sistem manajemen pendidikan
Islam yang berkelanjutan, inklusif, dan berorientasi pada nilai.

Tantangan dan Implementasi Konsep Ibn Khaldun di Era Digital

Implementasi konsep kepemimpinan Ibn Khaldun dalam pendidikan
Islam era digital menghadapi berbagai tantangan, terutama dalam menjaga
keseimbangan antara kemajuan teknologi dan nilai-nilai spiritual.
Perkembangan teknologi informasi, globalisasi, dan artificial intelligence
mengubah cara belajar dan mengajar secara drastis. Namun, Ibn Khaldun telah
mengingatkan bahwa kemajuan material tanpa pengendalian moral akan
mengarah pada dekadensi peradaban (Ibnu Khaldun, 2011).

Pemimpin lembaga pendidikan Islam perlu memiliki kompetensi digital
yang disertai literasi etika dan spiritual. Hal ini penting agar penggunaan
teknologi tidak hanya meningkatkan efisiensi, tetapi juga memperkuat nilai
Islam. Studi oleh Zulkifli et al. (2024) menunjukkan bahwa pemimpin yang
mampu mengintegrasikan manajemen digital dengan nilai spiritual lebih
berhasil menjaga jati diri lembaga pendidikan Islam.

1575



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1567-1581

Tantangan lainnya adalah kesiapan sumber daya manusia. Banyak
lembaga pendidikan Islam belum memiliki tenaga pendidik yang mampu
memanfaatkan teknologi secara optimal. Oleh karena itu, pelatihan
berkelanjutan (continuous professional development) dan budaya belajar sepanjang
hayat menjadi kebutuhan mendesak. Prinsip tadarruj Ibn Khaldun dapat
diterapkan dalam program peningkatan kapasitas guru agar mereka dapat
berkembang secara bertahap sesuai kemampuan dan konteksnya.

Selain itu, struktur organisasi pendidikan Islam sering kali masih hierarkis
dan kurang adaptif. Ibn Khaldun menekankan pentingnya ‘asabiyyah ilmiyyah
atau solidaritas intelektual. Pemimpin perlu membangun budaya organisasi
yang partisipatif, kolaboratif, dan terbuka terhadap inovasi. Dengan demikian,
nilai-nilai Ibn Khaldun dapat diimplementasikan secara realistis dalam era
digital tanpa kehilangan substansinya.

Perkembangan teknologi digital, globalisasi, dan disrupsi informasi telah
membawa perubahan besar dalam sistem pendidikan Islam. Transformasi ini
menciptakan peluang sekaligus tantangan baru dalam mengimplementasikan
nilai-nilai kepemimpinan pendidikan yang digagas oleh Ibn Khaldun. Dalam
konteks modern, lembaga pendidikan Islam tidak hanya berhadapan dengan
masalah administratif atau kurikulum, tetapi juga harus mampu menavigasi
arus informasi global yang cepat, penetrasi media sosial, serta integrasi
kecerdasan buatan (Al) ke dalam sistem pembelajaran (Zulkifli, Hasan, &
Alawi, 2024).

Ibn Khaldun sendiri dalam Muqaddimah menegaskan bahwa perubahan
sosial dan kemajuan teknologi adalah keniscayaan yang akan selalu
mempengaruhi struktur masyarakat. Ja memperingatkan bahwa peradaban
akan melemah jika manusia terjebak pada kemewahan dan kehilangan
kesadaran moral. Dalam konteks pendidikan masa kini, tantangan itu tampak
dalam bentuk “digital decadence” ketika teknologi pendidikan digunakan
secara mekanistik tanpa diimbangi dengan nilai spiritual dan etika. Karena itu,
kepemimpinan pendidikan Islam harus mengambil peran sebagai pengendali
moral terhadap penggunaan teknologi, bukan sekadar pengadopsi inovasi
(Ibnu Khaldun, 2011).

Pemimpin lembaga pendidikan Islam masa kini dituntut memiliki digital
literacy yang kuat, tetapi juga spiritual literacy yang mendalam. Kedua hal ini
harus berjalan berdampingan. Literasi digital akan membantu mereka
memahami dan memanfaatkan teknologi pembelajaran, sedangkan literasi
spiritual akan menjaga agar penggunaan teknologi tetap selaras dengan nilai
Islam. Penelitian oleh Nurhadi (2023) menunjukkan bahwa pemimpin yang

1576



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1567-1581

mampu menggabungkan dua kompetensi tersebut—digital dan spiritual —
cenderung menghasilkan organisasi yang lebih adaptif dan bermakna.

Dalam konteks manajerial, implementasi konsep Ibn Khaldun dapat
diterapkan melalui strategi integrasi teknologi yang berlandaskan nilai.
Misalnya, penggunaan Learning Management System (LMS) atau sistem
pembelajaran daring harus diarahkan untuk meningkatkan keefektifan
pembelajaran dan membangun budaya belajar yang etis. Pemimpin pendidikan
Islam yang meneladani prinsip amanah dan ihsan akan memastikan bahwa
digitalisasi pendidikan tidak menghilangkan nilai-nilai kemanusiaan, tetapi
justru memperkuat dimensi spiritual dan sosial peserta didik.

Tantangan lain yang dihadapi adalah transformasi budaya organisasi.
Banyak lembaga pendidikan Islam masih mengadopsi model birokratis dan
hierarkis yang kurang adaptif terhadap perubahan digital. Ibn Khaldun
mengajarkan pentingnya ‘asabiyyah ilmiyyah, yakni semangat solidaritas dan
kolaborasi dalam membangun peradaban. Prinsip ini sangat relevan untuk
membentuk budaya organisasi yang kolaboratif dan partisipatif. Pemimpin
pendidikan Islam perlu mendorong partisipasi aktif guru, siswa, dan
masyarakat dalam proses inovasi digital agar transformasi yang terjadi bukan
hasil instruksi sepihak, tetapi hasil kerja kolektif (Rahim & Mahmud, 2021).

Di sisi lain, tantangan moral menjadi persoalan besar di era digital.
Kemudahan akses terhadap informasi sering kali tidak diiringi dengan literasi
etika. Banyak peserta didik terpapar konten negatif, hoaks, dan perilaku
konsumtif digital. Di sinilah relevansi pemikiran Ibn Khaldun tentang tahdzib
al-akhlag (pembinaan akhlak) menjadi sangat penting. Kepemimpinan
pendidikan Islam harus berperan aktif membangun regulasi moral yang jelas
dan menanamkan nilai-nilai keislaman dalam penggunaan teknologi.

Lebih jauh, Ibn Khaldun menekankan pentingnya keseimbangan antara
pengalaman empiris dan pengetahuan teoritis. Dalam konteks digital, hal ini
dapat diwujudkan melalui model pembelajaran blended learning, yang
menggabungkan interaksi daring dengan pembinaan langsung (face-to-face
mentoring). Model ini tidak hanya meningkatkan fleksibilitas belajar, tetapi
juga menjaga dimensi kemanusiaan dan spiritual dalam proses pendidikan
(Zulkifli et al., 2024).

Selain aspek teknis, kepemimpinan Ibn Khaldun juga relevan dalam
konteks kebijakan publik pendidikan Islam. Pemerintah dan lembaga Islam
perlu menegakkan prinsip al-‘adl (keadilan) dalam distribusi sumber daya
digital, memastikan semua siswa memiliki akses terhadap teknologi yang sama.
Dalam hal ini, prinsip keadilan Ibn Khaldun menjadi pijakan moral untuk

1577



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1567-1581

menolak ketimpangan digital (digital divide) yang dapat menciptakan
kesenjangan sosial di dunia pendidikan.

Secara keseluruhan, implementasi konsep Ibn Khaldun di era digital
menuntut kepemimpinan yang visioner, etis, dan adaptif. Pemimpin
pendidikan Islam harus menjadi bridge leader jembatan antara tradisi dan
inovasi, antara spiritualitas dan modernitas. Seperti yang ditegaskan Zulkifli et
al. (2024), masa depan lembaga pendidikan Islam akan ditentukan oleh sejauh
mana ia mampu mengadopsi teknologi tanpa kehilangan nilai, serta berinovasi
tanpa meninggalkan spiritualitas. Dengan demikian, kepemimpinan Ibn
Khaldun menjadi panduan moral dan manajerial yang sangat relevan bagi
pendidikan Islam di abad ke-21.

Implikasi Kepemimpinan Pendidikan Islam Berbasis Nilai

Sintesis dari keseluruhan pemikiran Ibn Khaldun menunjukkan bahwa
kepemimpinan pendidikan Islam adalah proses integratif antara ilmu,
moralitas, dan manajemen. Kepemimpinan bukan sekadar alat administratif,
tetapi juga mekanisme spiritual yang membentuk manusia dan peradaban.

Implikasinya bagi manajemen pendidikan Islam modern meliputi
beberapa hal. Pertama, perlu dikembangkan sistem value-based management,
di mana keputusan dan kebijakan lembaga berpijak pada nilai Islam seperti
amanah, keadilan, dan tanggung jawab. Kedua, penerapan kepemimpinan
transformatif berbasis spiritualitas perlu diperkuat agar guru dan siswa
termotivasi secara intrinsik. Ketiga, digitalisasi pendidikan harus diimbangi
dengan penguatan akhlak dan etika. Ibn Khaldun mengingatkan bahwa
keberhasilan peradaban bergantung pada keselarasan antara ilmu dan nilai.
Oleh karena itu, lembaga pendidikan Islam perlu menjadikan kepemimpinan
berbasis nilai sebagai fondasi utama agar mampu menciptakan masyarakat
beradab, produktif, dan beriman.

Model kepemimpinan Ibn Khaldun bersifat transformatif karena
berorientasi pada perubahan moral dan intelektual individu. Ia menolak
kepemimpinan yang bersifat status quo dan menyerukan pemimpin untuk
berperan sebagai agen perubahan (agent of civilization). Dalam konteks
modern, hal ini berarti pemimpin lembaga pendidikan Islam harus mampu
memotivasi seluruh elemen lembaga untuk terus belajar, berinovasi, dan
berkontribusi dalam membangun masyarakat beradab.

Implikasi praktis dari konsep ini dapat dijabarkan dalam tiga ranah
utama. Pertama, pada tataran manajerial, pemimpin pendidikan harus
membangun sistem value-based management, di mana keputusan strategis
berlandaskan nilai-nilai Islam seperti amanah, keadilan, dan tanggung jawab.

1578



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1567-1581

Sistem ini memastikan bahwa setiap kebijakan tidak hanya efektif secara
administratif, tetapi juga bermakna secara moral.

Kedua, pada ranah kultural, kepemimpinan pendidikan Islam harus
membangun budaya organisasi yang kolaboratif dan etis. Konsep ‘asabiyyah
ilmiyyah dapat dijadikan dasar dalam menumbuhkan semangat kebersamaan
di antara guru, staf, dan peserta didik. Budaya organisasi semacam ini akan
menumbuhkan rasa tanggung jawab kolektif terhadap mutu dan spiritualitas
lembaga.

Ketiga, pada ranah spiritual, pemimpin harus menjadi teladan moral
(uswah hasanah) yang mencerminkan nilai Islam dalam tindakan sehari-hari.
Seperti ditegaskan dalam penelitian oleh Nurhadi (2023), kepemimpinan
spiritual yang berlandaskan nilai-nilai keislaman memiliki pengaruh signifikan
terhadap loyalitas, motivasi, dan keefektifan organisasi.

Kepemimpinan pendidikan Islam berbasis nilai juga memiliki implikasi
strategis terhadap pembangunan bangsa. Dalam jangka panjang, lembaga
pendidikan yang dipimpin berdasarkan nilai-nilai Ibn Khaldun akan mampu
melahirkan generasi pemimpin baru yang berilmu, berkarakter, dan memiliki
kesadaran sosial tinggi. Generasi inilah yang akan melanjutkan cita-cita ‘umran
Ibn Khaldun: membangun peradaban yang adil, berpengetahuan, dan
berakhlak.

Dengan demikian, sintesis pemikiran Ibn Khaldun memberikan arah yang
jelas bagi pengembangan manajemen pendidikan Islam masa kini. Ia tidak
hanya berbicara tentang teori, tetapi juga memberikan prinsip-prinsip
operasional yang dapat diadaptasi untuk menjawab tantangan modernitas. Jika
diimplementasikan dengan konsisten, konsep kepemimpinan Ibn Khaldun
dapat menjadi paradigma baru yang menggabungkan spiritual wisdom dan
managerial intelligence dua elemen yang kini sangat dibutuhkan dalam sistem
pendidikan Islam global.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian mendalam terhadap pemikiran Ibn Khaldun dan
relevansinya dalam konteks pendidikan Islam modern, dapat disimpulkan
bahwa kepemimpinan pendidikan yang ideal menurut Ibn Khaldun adalah
kepemimpinan yang menyeimbangkan antara dimensi moral, intelektual,
spiritual, dan sosial. Pendidikan, dalam pandangan Ibn Khaldun, merupakan
sarana pembentukan manusia beradab (insan al-madani), sedangkan
kepemimpinan adalah instrumen pengarah yang menentukan arah
perkembangan masyarakat dan peradaban. Konsep kepemimpinan Ibn
Khaldun yang menekankan ilmu, keadilan, dan tanggung jawab sosial memiliki

1579



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1567-1581

kesesuaian dengan prinsip manajemen pendidikan Islam masa kini. Dalam
praktik manajemen modern, gagasannya dapat diidentifikasi dalam
pendekatan transformational leadership (kepemimpinan visioner dan
inspiratif), spiritual leadership (kepemimpinan berbasis nilai), serta Total
Quality Management (manajemen mutu berkelanjutan). Prinsip ‘asabiyyah
ilmiyyah (solidaritas ilmiah) menegaskan pentingnya kolaborasi, partisipasi,
dan rasa tanggung jawab bersama dalam membangun lembaga pendidikan
Islam yang unggul. Tantangan utama dalam penerapan konsep Ibn Khaldun di
era modern adalah bagaimana menjaga keseimbangan antara inovasi teknologi
dan nilai moral. Lembaga pendidikan Islam perlu memastikan bahwa
digitalisasi pembelajaran tidak menghilangkan esensi ta’dib (pembinaan
akhlak), melainkan menjadi sarana untuk memperkuat karakter dan keilmuan
peserta didik. Dengan demikian, pemikiran Ibn Khaldun tetap relevan sebagai
model konseptual dan praktis bagi pengembangan manajemen pendidikan
Islam modern. la menawarkan paradigma kepemimpinan yang menyatukan
rasionalitas, spiritualitas, dan moralitas sebagai fondasi utama. Apabila nilai-
nilai ini diimplementasikan secara konsisten, lembaga pendidikan Islam tidak
hanya akan mampu bersaing di tengah arus globalisasi dan digitalisasi, tetapi
juga berkontribusi nyata dalam membangun peradaban yang berkeadilan,
berpengetahuan, dan berakhlak.

DAFTAR PUSTAKA

Abuddin Nata. (2018). Manajemen pendidikan Islam. Jakarta: Kencana.

Al-Saidi, M. (2023). Ethical leadership and justice in Islamic educational
management. International Journal of Educational Ethics, 4(1), 33-48.

Fransisca, V. D. (2023). Mengintegrasikan sistem teknologi dalam manajemen
sarana dan prasarana untuk pendidikan yang lebih modern. Proceedings
Series of Educational Studies.

Ibnu Khaldun. (2011). Mugaddimah Ibnu Khaldun (Terj. Masturi Irham dkk.).
Jakarta: Pustaka Al-Kautsar.

Indra Kurniawan. (2022). Manajemen pendidikan Islam dalam perspektif
pemikiran Ibn Khaldun. Jurnal Pendidikan Islam, 7(2), 145-147.

Muh. Sya'rani. (2020). Konsep pendidikan dalam pemikiran Ibnu Khaldun.
Yogyakarta: Deepublish.

Nurhadi, M. (2023). Spiritual leadership and organizational effectiveness in
Islamic schools: Integrating ethics and management. International Journal
of Islamic Educational Management, 8(1), 55-68.

1580



Invention: Journal Research and Education Studies
Volume 6 Nomor 3 November 2025
Page :1567-1581

Rahim, H., & Mahmud, A. (2021). Organizational culture and value-based
leadership in Islamic education institutions. Asian Journal of Islamic
Management, 6(2), 119-134.

Rahman, A., & Fauzi, M. (2021). Transformational leadership in Islamic
education institutions: Values and practices. Journal of Islamic Education
Studies, 5(3), 201-215.

Zulfa, E. & Halimatuzzahrah. (2025). Peningkatan Mutu Pendidikan Melalui
Penerapan Total Quality Management di Lembaga Pendidikan Islam. At-
Tadbir: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 5(1).

Zulkifli, H., Hasan, N., & Alawi, R. (2024). Digital transformation and Islamic
leadership: Managing education in the era of disruption. Al-Tarbiyah:
Journal of Islamic Education, 9(1), 32-49.Book:

Rifa’i, M., & Fadhli, M. (2013). Manajemen organisasi (C. Wijaya (ed.)). Medan:
Citapustaka Media Perintis.

1581



