
  

 

1567 

Invention: Journal Research and Education Studies 

Volume 6 Nomor 3 November 2025 

The Invention: Journal Research and Education Studies is published 

three (3) times a year  

(March, July and November) 

Focus : Education Management, Education Policy, Education 

Technology, Education Psychology, Curriculum Development, 

Learning Strategies, Islamic Education, Elementary Education 

LINK : https://pusdikra-publishing.com/index.php/jres  

 
 
 
 
 
 

 
Konsep Kepemimpinan Pendidikan Menurut Ibn Khaldun: 

Relevansi Bagi Pengembangan Manajemen  
Lembaga Pendidikan Islam 

 
Sapri1, Tamimi Mujahid2, Rizqi Almajid3, Muliana Putri4, Adinda Rahmah 

Rangkuti5, Irfan6, Abdi Syahputra7 
1,2,3,4,5,6,7 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia

 
 

 

ABSTRACT 

This study aims to analyze the concept of educational leadership 
according to Ibn Khaldun and explore its relevance to the development of 
contemporary Islamic educational institution management. This study 
uses a qualitative method with a library research approach, through a 
review of Ibn Khaldun's al-Muqaddimah and the latest scientific 
literature from 2019–2025 related to Islamic education management, 
transformative leadership, and spiritual values in education. The results 
show that Ibn Khaldun places leadership as a major factor in the 
formation of civilization ('umran) and emphasizes that education is the 
main means of shaping civilized human beings. This study concludes that 
the application of Ibn Khaldun's leadership values can strengthen Islamic 
education management towards an adaptive, ethical, and sustainable 
system. The practical implication is that Islamic educational institutions 
need to develop a value-based management system and a collaborative 
organizational culture to face the challenges of the digital era without 
losing their spiritual identity. 

Kata Kunci  
Islamic Education Leadership, Ibn Khaldun, Education Management, Islamic 
Values, Digital Era 

Corresponding 

Author:       
sapri@uinsu.ac.id 

 

PENDAHULUAN 

Pemikiran kepemimpinan pendidikan dalam Islam memiliki akar yang 

kuat dalam khazanah intelektual klasik, salah satunya melalui gagasan Ibn 

Khaldun. Sebagai seorang pemikir besar Islam, Ibn Khaldun tidak hanya 

dikenal dalam bidang sejarah dan sosiologi, tetapi juga memberikan kontribusi 

signifikan dalam pemikiran pendidikan dan kepemimpinan. Dalam karyanya 

Muqaddimah, Ibn Khaldun menegaskan bahwa pendidikan merupakan sarana 

utama pembentukan peradaban (‘umran), yang menuntut adanya 

kepemimpinan yang berwawasan keilmuan dan bermoral. Pendidikan menurut 

Ibn Khaldun tidak dapat dilepaskan dari peran pemimpin yang mampu 

https://pusdikra-publishing.com/index.php/jres
mailto:sapri@uinsu.ac.id


Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1567-1581 

1568 

mengarahkan proses pembelajaran secara bertahap, sistematis, dan sesuai 

dengan perkembangan peserta didik. Oleh karena itu, konsep kepemimpinan 

pendidikan menurut Ibn Khaldun menjadi relevan untuk dikaji secara 

mendalam dalam konteks pengembangan manajemen lembaga pendidikan 

Islam masa kini (Ibnu Khaldun, 2011). 

Ibn Khaldun memandang kepemimpinan sebagai faktor kunci dalam 

keberhasilan suatu sistem pendidikan. Dalam perspektifnya, pemimpin 

pendidikan tidak hanya berfungsi sebagai administrator, tetapi juga sebagai 

figur teladan yang memiliki integritas moral dan penguasaan ilmu 

pengetahuan. Kepemimpinan pendidikan harus dibangun atas dasar keadilan, 

kebijaksanaan, dan tanggung jawab sosial agar mampu menciptakan 

lingkungan belajar yang kondusif. Ibn Khaldun juga mengkritik metode 

pendidikan yang bersifat otoriter dan menekankan pentingnya pendekatan 

pedagogis yang humanis. Konsep ini menunjukkan bahwa kepemimpinan 

pendidikan menurut Ibn Khaldun bersifat visioner dan berorientasi pada 

pengembangan potensi manusia secara menyeluruh (Ibnu Khaldun, 2011). 

Dalam konteks manajemen lembaga pendidikan Islam, pemikiran Ibn 

Khaldun memiliki relevansi yang sangat kuat. Ia menegaskan bahwa 

pengelolaan pendidikan harus mempertimbangkan aspek psikologis peserta 

didik, struktur organisasi lembaga, serta kualitas pendidik sebagai pemimpin 

pembelajaran. Manajemen pendidikan yang baik menurut Ibn Khaldun adalah 

manajemen yang mampu mengintegrasikan tujuan akademik dengan 

pembinaan akhlak. Hal ini sejalan dengan prinsip pendidikan Islam yang 

menekankan keseimbangan antara aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik. 

Dengan demikian, kepemimpinan pendidikan tidak hanya diukur dari 

efektivitas administrasi, tetapi juga dari keberhasilan dalam membentuk 

karakter peserta didik (Indra Kurniawan, Vol. 7, No. 2, 2022) 

Relevansi pemikiran Ibn Khaldun semakin terasa di tengah tantangan 

modernisasi lembaga pendidikan Islam. Globalisasi, perkembangan teknologi, 

dan perubahan sosial menuntut adanya model kepemimpinan pendidikan yang 

adaptif namun tetap berlandaskan nilai-nilai Islam. Konsep kepemimpinan Ibn 

Khaldun yang menekankan pada ilmu, moralitas, dan pengalaman praktis 

dapat menjadi rujukan strategis dalam pengembangan manajemen lembaga 

pendidikan Islam. Pemimpin lembaga pendidikan Islam dituntut untuk 

mampu membaca realitas sosial dan merumuskan kebijakan yang responsif 

tanpa meninggalkan prinsip-prinsip dasar ajaran Islam. Dalam hal ini, gagasan 

Ibn Khaldun menawarkan kerangka konseptual yang relevan dan aplikatif 

(Muh. Sya’rani, 2020). 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1567-1581 

1569 

Berdasarkan uraian tersebut, kajian tentang konsep kepemimpinan 

pendidikan menurut Ibn Khaldun menjadi penting untuk dikembangkan 

dalam studi manajemen pendidikan Islam. Penelitian ini diharapkan mampu 

memberikan kontribusi teoritis dan praktis bagi pengembangan kepemimpinan 

dan manajemen lembaga pendidikan Islam yang berorientasi pada nilai, 

efektivitas, dan keberlanjutan. Dengan mengkaji pemikiran Ibn Khaldun secara 

mendalam, lembaga pendidikan Islam dapat menemukan model 

kepemimpinan yang tidak hanya relevan secara historis, tetapi juga kontekstual 

dalam menjawab tantangan pendidikan Islam di era modern (Abuddin Nata, 

2018). 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif dengan pendekatan 

kepustakaan (library research) ini dilakukan dengan cara mengumpulkan, 

membaca, dan menganalisis berbagai sumber literatur yang relevan, seperti 

buku, artikel, prosiding dan sumber lainnya. Metode penelitian literatur 

dilakukan dengan cara mengumpulkan data dari berbagai sumber literatur, 

membaca, memahami, dan menganalisis data yang ada, kemudian 

merumuskan kesimpulan atau temuan dari hasil analisis tersebut. Metode ini 

sangat berguna untuk mendapatkan pemahaman yang mendalam tentang 

topik tertentu dan memberikan landasan teoretis yang kuat bagi penelitian 

(Fransisca, 2023). Fokus utama dari metode ini adalah menganalisis lebih dalam 

terkait evaluasi sistem pengelolaan sarana dan prasarana sekolah berbasis 

manajemen mutu melalui transformasi digital (Zulfa dan Halimatuzzahrah, 

2025) 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Kepemimpinan Pendidikan dalam Perspektif Ibn Khaldun 

Pemikiran Ibn Khaldun (1332–1406 M) menjadi salah satu tonggak 

intelektual penting dalam sejarah peradaban Islam, terutama dalam bidang 

sosial, pendidikan, dan kepemimpinan. Melalui karya monumentalnya, al-

Muqaddimah, ia tidak hanya menguraikan teori sosial dan sejarah, tetapi juga 

memberikan pandangan mendalam tentang hakikat pendidikan dan 

kepemimpinan. Bagi Ibn Khaldun, pendidikan (ta‘lim) merupakan sarana 

pembentukan manusia berperadaban (insān al-madani), sedangkan 

kepemimpinan (imāmah atau al-qiyādah) merupakan instrumen penting dalam 

menjaga keseimbangan dan kemajuan masyarakat (Ibnu Khaldun, 2011). 

Kepemimpinan dalam pandangan Ibn Khaldun bukanlah sekadar 

kedudukan administratif, tetapi amanah moral dan tanggung jawab sosial. 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1567-1581 

1570 

Seorang pemimpin, khususnya dalam bidang pendidikan, harus memiliki tiga 

dimensi utama: keilmuan (‘ilm), moralitas (khuluq), dan tanggung jawab sosial 

(mas’ūliyyah). Pemimpin yang ideal adalah mereka yang memahami hakikat 

manusia dan mampu menuntun masyarakat menuju kesejahteraan dunia dan 

akhirat. Oleh karena itu, kepemimpinan pendidikan bukan hanya mengelola 

lembaga, tetapi membimbing manusia untuk mencapai kesempurnaan akhlak 

dan pengetahuan (Abuddin Nata, 2018). 

Ibn Khaldun menolak pandangan mekanistik tentang pendidikan yang 

hanya menekankan aspek kognitif. Ia menegaskan pentingnya pembinaan 

karakter dan nilai moral sebagai inti pendidikan. Dalam konteks ini, 

kepemimpinan pendidikan berperan sentral dalam menciptakan lingkungan 

belajar yang kondusif, menanamkan etika keilmuan, serta menumbuhkan 

budaya belajar yang beradab. Pemimpin pendidikan, bagi Ibn Khaldun, adalah 

figur yang berperan sebagai murabbi pendidik yang membimbing dengan kasih 

sayang, hikmah, dan keteladanan. 

Pemikiran Ibn Khaldun (1332–1406 M) memberikan kontribusi 

monumental dalam memahami hakikat pendidikan dan kepemimpinan dalam 

Islam. Melalui al-Muqaddimah, ia menyusun teori sosial, politik, dan 

pendidikan yang menyatu dalam satu kerangka konseptual: pembangunan 

peradaban (‘umran). Dalam kerangka tersebut, pendidikan berfungsi sebagai 

sarana pembentukan manusia beradab (insān al-madani), sedangkan 

kepemimpinan (imāmah atau al-qiyādah) merupakan mekanisme penggerak 

utama untuk menjaga keberlangsungan dan kemajuan masyarakat (Ibnu 

Khaldun, 2011). 

Ibn Khaldun memandang bahwa kepemimpinan dalam pendidikan tidak 

hanya memiliki dimensi administratif, melainkan juga dimensi moral, 

intelektual, dan spiritual. Ia menegaskan bahwa keberhasilan pendidikan tidak 

dapat dipisahkan dari keberadaan pemimpin yang berilmu, berakhlak, dan 

berwawasan luas. Menurutnya, pemimpin adalah cerminan moral 

masyarakatnya: ketika pemimpin berilmu dan berakhlak, maka masyarakat 

akan maju; sebaliknya, ketika pemimpin korup dan tidak adil, maka 

kehancuran peradaban menjadi keniscayaan (Abuddin Nata, 2018). 

Dalam konteks pendidikan, Ibn Khaldun menyatakan bahwa pemimpin 

harus menjadi murabbi (pendidik) sebelum menjadi administrator. Ia 

berpendapat bahwa seorang pemimpin pendidikan tidak hanya bertugas 

mengelola sistem, tetapi juga membimbing manusia menuju kesempurnaan 

akhlak dan ilmu pengetahuan. Pandangan ini sejalan dengan pemikiran 

educational leadership modern yang memandang kepemimpinan sebagai 

proses transformasi nilai dan budaya organisasi (Rahman & Fauzi, 2021). 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1567-1581 

1571 

Lebih jauh, Ibn Khaldun memperkenalkan konsep ‘asabiyyah sebagai 

dasar kekuatan sosial dan institusional. Dalam konteks kepemimpinan 

pendidikan, ‘asabiyyah dapat diartikan sebagai semangat kolektif dan solidaritas 

akademik di antara warga sekolah atau lembaga pendidikan. Pemimpin 

pendidikan yang efektif adalah mereka yang mampu membangun ‘asabiyyah 

ilmiyyah semangat kebersamaan dalam menuntut ilmu dan mengembangkan 

peradaban. Prinsip ini memiliki kesesuaian dengan teori collaborative leadership 

yang menekankan pentingnya partisipasi semua anggota lembaga dalam 

proses pengambilan keputusan (Zulkifli, Hasan, & Alawi, 2024). 

Ibn Khaldun juga menolak bentuk kepemimpinan yang bersifat otoriter. Ia 

menyatakan bahwa kekuasaan yang dijalankan tanpa ilmu dan kebijaksanaan 

hanya akan menimbulkan ketakutan, bukan ketaatan. Dalam dunia 

pendidikan, hal ini dapat diartikan sebagai penolakan terhadap sistem 

manajemen yang hierarkis dan tertutup. Pemimpin yang baik menurut Ibn 

Khaldun adalah yang mampu menjadi teladan, mendengarkan aspirasi, dan 

menciptakan lingkungan belajar yang menumbuhkan rasa tanggung jawab. 

Gagasan ini selaras dengan nilai-nilai kepemimpinan profetik dalam Islam, 

yang meneladani sifat Nabi Muhammad SAW: ṣidq (jujur), amānah (dapat 

dipercaya), tablīgh (komunikatif), dan faṭānah (cerdas). 

Konsep kepemimpinan Ibn Khaldun juga dapat dilihat sebagai refleksi 

dari nilai-nilai tauhid yang integral. Ia menempatkan Allah sebagai sumber 

segala pengetahuan dan otoritas tertinggi. Oleh karena itu, setiap pemimpin 

pendidikan harus memiliki kesadaran tauhidik bahwa segala kebijakan dan 

tindakan yang diambil merupakan bagian dari tanggung jawab di hadapan 

Allah. Pemimpin yang memiliki kesadaran spiritual semacam ini tidak akan 

menyalahgunakan kekuasaan dan akan menjadikan lembaga pendidikan 

sebagai wadah dakwah serta pengabdian sosial (Nurhadi, 2023). 

Dari uraian tersebut, tampak bahwa konsep kepemimpinan Ibn Khaldun 

menuntut keseimbangan antara tiga aspek utama: keilmuan (‘ilm), moralitas 

(khuluq), dan tanggung jawab sosial (mas’ūliyyah). Ketiga aspek ini harus 

menyatu dalam diri seorang pemimpin agar lembaga pendidikan mampu 

melahirkan generasi yang cerdas, berkarakter, dan berperadaban. Dengan 

demikian, pemikiran Ibn Khaldun tidak hanya menjadi warisan klasik, tetapi 

juga panduan konseptual bagi pengembangan manajemen pendidikan Islam 

modern yang berorientasi pada nilai. 

Prinsip-Prinsip Kepemimpinan dan Pendidikan dalam Islam 

Islam memandang kepemimpinan sebagai amanah besar yang harus 

dijalankan dengan keadilan, tanggung jawab, dan keikhlasan. Prinsip dasar 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1567-1581 

1572 

kepemimpinan dalam Islam bersumber dari Al-Qur’an dan Hadis, seperti 

firman Allah: 

“Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanah kepada 

yang berhak menerimanya dan (menyuruh kamu) apabila menetapkan hukum 

di antara manusia supaya kamu menetapkan dengan adil.” (QS. An-Nisā’ [4]: 

58) 

Ayat ini menegaskan bahwa inti kepemimpinan adalah amanah dan ‘adl 

(keadilan). Dalam konteks pendidikan, amanah berarti tanggung jawab untuk 

mencerdaskan dan membina manusia agar berakhlak mulia, sedangkan 

keadilan berarti memberikan kesempatan belajar yang sama bagi setiap 

individu. 

Dalam literatur manajemen pendidikan Islam, terdapat beberapa prinsip 

utama kepemimpinan, yaitu: (1) syura (musyawarah), yang menekankan 

pengambilan keputusan kolektif; (2) amanah (tanggung jawab moral); (3) ‘adl 

(keadilan dalam kebijakan dan evaluasi); dan (4) ihsan (profesionalisme dan 

integritas kerja) (Rahim & Mahmud, 2021). Prinsip-prinsip tersebut sejalan 

dengan ajaran Ibn Khaldun yang menolak kepemimpinan otoriter dan 

menekankan keharusan pemimpin untuk bersikap adil serta mengedepankan 

musyawarah dalam pengambilan keputusan. 

Selain itu, pendidikan Islam harus dijalankan secara bertahap (tadarruj) 

sesuai perkembangan intelektual peserta didik. Ibn Khaldun mengkritik keras 

metode pengajaran yang terlalu kaku dan menindas karena dapat menghambat 

potensi manusia. Ia berpendapat bahwa setiap individu memiliki kemampuan 

berbeda yang harus dikembangkan secara gradual dan berkesinambungan. 

Prinsip ini selaras dengan paradigma student-centered learning dalam 

pendidikan modern (Indra Kurniawan, 2022). 

Selain amanah dan keadilan, Islam juga menekankan pentingnya syura 

(musyawarah) dalam kepemimpinan. Prinsip ini ditegaskan dalam QS. Asy-

Syura [42]: 38, yang memuji orang-orang yang “urusan mereka diputuskan 

dengan musyawarah di antara mereka.” Dalam manajemen pendidikan, 

prinsip syura dapat diterapkan melalui pengambilan keputusan partisipatif, di 

mana semua pemangku kepentingan dilibatkan dalam menentukan arah 

kebijakan lembaga. Penelitian oleh Al-Saidi (2023) menunjukkan bahwa 

lembaga pendidikan Islam yang menerapkan sistem syura cenderung memiliki 

tingkat kepuasan dan komitmen kerja lebih tinggi di antara staf dan guru. 

Selain itu, Islam menekankan prinsip ihsan (profesionalisme dan 

keunggulan) dalam setiap aspek pekerjaan, termasuk kepemimpinan 

pendidikan. Rasulullah SAW bersabda: “Sesungguhnya Allah mencintai 

seseorang yang apabila melakukan suatu pekerjaan, ia melakukannya dengan 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1567-1581 

1573 

sempurna” (HR. al-Baihaqi). Dalam konteks pendidikan, ihsan berarti bahwa 

pemimpin harus mengelola lembaga dengan standar profesionalisme tinggi, 

memastikan mutu pembelajaran, dan berkomitmen terhadap peningkatan 

kualitas berkelanjutan (continuous improvement). Prinsip ini menjadi dasar bagi 

penerapan Total Quality Management (TQM) dalam lembaga pendidikan Islam 

modern (Zulfa & Halimatuzzahrah, 2025). 

Prinsip penting lainnya adalah ta‘dil (penyeimbangan). Pemimpin 

pendidikan Islam harus mampu menyeimbangkan antara aspek spiritual dan 

rasional, antara manajemen duniawi dan orientasi ukhrawi. Ibn Khaldun 

menekankan bahwa pendidikan harus berfungsi membentuk manusia yang 

seimbang secara intelektual, moral, dan emosional. Oleh karena itu, kebijakan 

pendidikan tidak boleh hanya berorientasi pada capaian akademik, tetapi juga 

pembinaan akhlak dan penguatan karakter. Pandangan ini sejalan dengan 

gagasan pendidikan karakter kontemporer yang mengedepankan integrasi 

antara moral dan kompetensi (Indra Kurniawan, 2022). 

Lebih lanjut, Islam menekankan pentingnya teladan (uswah hasanah) 

dalam kepemimpinan. Rasulullah SAW menjadi contoh terbaik kepemimpinan 

pendidikan karena beliau memimpin dengan kasih sayang, keadilan, dan 

kebijaksanaan. Ibn Khaldun menegaskan bahwa pemimpin yang baik bukan 

hanya memerintah, tetapi membimbing dengan hikmah dan keteladanan. 

Pemimpin pendidikan Islam yang meneladani akhlak Nabi akan mampu 

menumbuhkan kepercayaan, loyalitas, dan semangat kerja kolektif di 

lingkungan lembaganya (Nurhadi, 2023). 

Dalam praktiknya, prinsip-prinsip kepemimpinan Islam tersebut 

membentuk dasar dari sistem manajemen pendidikan Islam yang berorientasi 

pada nilai. Sebuah lembaga pendidikan Islam yang dikelola berdasarkan 

prinsip amanah, ‘adl, syura, ihsan, dan uswah akan mampu menumbuhkan 

lingkungan belajar yang kondusif, inklusif, dan berkarakter. Prinsip-prinsip 

inilah yang menjadi landasan bagi pengembangan teori kepemimpinan Ibn 

Khaldun yang akan dibahas lebih dalam pada bagian berikutnya mengenai 

relevansinya terhadap manajemen pendidikan Islam modern 

Relevansi Pemikiran Ibn Khaldun terhadap Manajemen Pendidikan Islam 

Modern 

Pemikiran Ibn Khaldun memiliki relevansi yang luar biasa dalam konteks 

manajemen pendidikan Islam modern. Ia menawarkan kerangka filosofis yang 

mampu menjembatani antara nilai-nilai Islam klasik dan kebutuhan 

pendidikan kontemporer. Pada masa kini, lembaga pendidikan Islam 

dihadapkan pada tantangan globalisasi, perkembangan teknologi, dan tuntutan 

kompetensi abad ke-21. Untuk menjawab tantangan tersebut, konsep 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1567-1581 

1574 

kepemimpinan Ibn Khaldun dapat dijadikan pedoman normatif sekaligus 

praktis. 

Pertama, Ibn Khaldun menegaskan bahwa keberhasilan suatu lembaga 

pendidikan sangat bergantung pada kualitas pemimpinnya. Pemimpin 

pendidikan Islam ideal harus menjadi visionary leader yang berwawasan luas 

dan memiliki kepekaan moral. Dalam Muqaddimah, Ibn Khaldun menyebut 

bahwa peradaban hancur ketika pemimpin kehilangan integritas dan hanya 

berfokus pada kekuasaan. Pandangan ini senada dengan teori transformational 

leadership yang menekankan pentingnya visi, inspirasi, dan keteladanan dalam 

memimpin lembaga pendidikan (Rahman & Fauzi, 2021). 

Kedua, konsep ‘asabiyyah yang diperkenalkan Ibn Khaldun menjadi 

kunci dalam membangun solidaritas dan kerja sama di lingkungan pendidikan. 

Dalam konteks lembaga pendidikan modern, ‘asabiyyah dapat diartikan 

sebagai semangat kolektif dan kolaboratif antara guru, siswa, dan tenaga 

kependidikan untuk mencapai visi bersama. Hal ini sejalan dengan teori 

collaborative leadership yang menempatkan kepemimpinan sebagai proses 

sosial, bukan monopoli individu (Zulkifli, Hasan, & Alawi, 2024). 

Ketiga, Ibn Khaldun mengajarkan pentingnya keadilan (al-‘adl) dalam 

kepemimpinan. Menurutnya, kezaliman adalah penyebab utama kehancuran 

institusi. Dalam konteks manajemen pendidikan Islam, keadilan dapat 

diterapkan dalam rekrutmen guru, penilaian kinerja, serta pembagian sumber 

daya lembaga. Al-Saidi (2023) menunjukkan bahwa etika dan keadilan 

pemimpin pendidikan Islam berpengaruh signifikan terhadap loyalitas dan 

kinerja guru. Dengan demikian, konsep keadilan Ibn Khaldun menjadi prinsip 

fundamental dalam tata kelola lembaga pendidikan Islam modern. 

Keempat, relevansi pemikiran Ibn Khaldun juga tampak pada 

pandangannya terhadap proses pendidikan yang bertahap (tadarruj) dan 

berbasis konteks sosial. Ia menolak sistem pendidikan yang terlalu teoritis dan 

menekankan pentingnya pengalaman praktis (tajrībah) sebagai bagian dari 

pembelajaran. Dalam pendidikan modern, prinsip ini dapat diintegrasikan 

dalam pendekatan experiential learning yang menekankan pembelajaran 

melalui pengalaman langsung. 

Kelima, Ibn Khaldun menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu 

duniawi. Ia berpendapat bahwa semua ilmu memiliki nilai jika digunakan 

untuk kemaslahatan manusia. Oleh karena itu, lembaga pendidikan Islam 

harus mengembangkan kurikulum yang holistik dan interdisipliner. Model ini 

sejalan dengan gagasan integrated curriculum yang menggabungkan ilmu 

pengetahuan modern dengan nilai-nilai Islam (Nurhadi, 2023). 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1567-1581 

1575 

Keenam, dalam bidang manajemen mutu, pemikiran Ibn Khaldun selaras 

dengan prinsip Total Quality Management (TQM). Ia menekankan pentingnya 

konsistensi, evaluasi berkelanjutan, dan keterlibatan semua pihak dalam 

pengelolaan lembaga. Prinsip ini dapat diadaptasi melalui pendekatan Islamic 

TQM, yaitu sistem peningkatan mutu yang berlandaskan nilai-nilai spiritual 

seperti ihsan, amanah, dan syura (Zulfa & Halimatuzzahrah, 2025). 

Ketujuh, Ibn Khaldun menempatkan pemimpin pendidikan sebagai figur 

moral yang harus menanamkan nilai-nilai spiritual dalam organisasi. Ia tidak 

hanya bertanggung jawab atas kebijakan, tetapi juga pembentukan karakter 

warga lembaga. Dalam konteks ini, teori spiritual leadership menjadi relevan 

karena menggabungkan motivasi intrinsik dengan tujuan transendental 

(Nurhadi, 2023). Pemimpin pendidikan Islam yang mengamalkan nilai spiritual 

mampu membangun budaya kerja yang penuh makna dan keikhlasan. 

Terakhir, relevansi pemikiran Ibn Khaldun juga terletak pada 

pandangannya tentang keseimbangan antara stabilitas dan perubahan. Ia 

menyadari bahwa peradaban bersifat dinamis dan setiap generasi menghadapi 

tantangan baru. Oleh karena itu, lembaga pendidikan Islam perlu melakukan 

inovasi yang berkesinambungan tanpa meninggalkan nilai dasarnya. Prinsip ini 

sesuai dengan konsep adaptive leadership, yaitu kemampuan pemimpin 

menyesuaikan diri dengan perubahan lingkungan tanpa kehilangan identitas 

(Zulkifli et al., 2024). 

Dengan demikian, pemikiran Ibn Khaldun tidak hanya relevan secara 

teoretis, tetapi juga aplikatif dalam membangun sistem manajemen pendidikan 

Islam yang berkelanjutan, inklusif, dan berorientasi pada nilai. 

Tantangan dan Implementasi Konsep Ibn Khaldun di Era Digital 

Implementasi konsep kepemimpinan Ibn Khaldun dalam pendidikan 

Islam era digital menghadapi berbagai tantangan, terutama dalam menjaga 

keseimbangan antara kemajuan teknologi dan nilai-nilai spiritual. 

Perkembangan teknologi informasi, globalisasi, dan artificial intelligence 

mengubah cara belajar dan mengajar secara drastis. Namun, Ibn Khaldun telah 

mengingatkan bahwa kemajuan material tanpa pengendalian moral akan 

mengarah pada dekadensi peradaban (Ibnu Khaldun, 2011). 

Pemimpin lembaga pendidikan Islam perlu memiliki kompetensi digital 

yang disertai literasi etika dan spiritual. Hal ini penting agar penggunaan 

teknologi tidak hanya meningkatkan efisiensi, tetapi juga memperkuat nilai 

Islam. Studi oleh Zulkifli et al. (2024) menunjukkan bahwa pemimpin yang 

mampu mengintegrasikan manajemen digital dengan nilai spiritual lebih 

berhasil menjaga jati diri lembaga pendidikan Islam. 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1567-1581 

1576 

Tantangan lainnya adalah kesiapan sumber daya manusia. Banyak 

lembaga pendidikan Islam belum memiliki tenaga pendidik yang mampu 

memanfaatkan teknologi secara optimal. Oleh karena itu, pelatihan 

berkelanjutan (continuous professional development) dan budaya belajar sepanjang 

hayat menjadi kebutuhan mendesak. Prinsip tadarruj Ibn Khaldun dapat 

diterapkan dalam program peningkatan kapasitas guru agar mereka dapat 

berkembang secara bertahap sesuai kemampuan dan konteksnya. 

Selain itu, struktur organisasi pendidikan Islam sering kali masih hierarkis 

dan kurang adaptif. Ibn Khaldun menekankan pentingnya ‘asabiyyah ilmiyyah 

atau solidaritas intelektual. Pemimpin perlu membangun budaya organisasi 

yang partisipatif, kolaboratif, dan terbuka terhadap inovasi. Dengan demikian, 

nilai-nilai Ibn Khaldun dapat diimplementasikan secara realistis dalam era 

digital tanpa kehilangan substansinya. 

Perkembangan teknologi digital, globalisasi, dan disrupsi informasi telah 

membawa perubahan besar dalam sistem pendidikan Islam. Transformasi ini 

menciptakan peluang sekaligus tantangan baru dalam mengimplementasikan 

nilai-nilai kepemimpinan pendidikan yang digagas oleh Ibn Khaldun. Dalam 

konteks modern, lembaga pendidikan Islam tidak hanya berhadapan dengan 

masalah administratif atau kurikulum, tetapi juga harus mampu menavigasi 

arus informasi global yang cepat, penetrasi media sosial, serta integrasi 

kecerdasan buatan (AI) ke dalam sistem pembelajaran (Zulkifli, Hasan, & 

Alawi, 2024). 

Ibn Khaldun sendiri dalam Muqaddimah menegaskan bahwa perubahan 

sosial dan kemajuan teknologi adalah keniscayaan yang akan selalu 

mempengaruhi struktur masyarakat. Ia memperingatkan bahwa peradaban 

akan melemah jika manusia terjebak pada kemewahan dan kehilangan 

kesadaran moral. Dalam konteks pendidikan masa kini, tantangan itu tampak 

dalam bentuk “digital decadence” ketika teknologi pendidikan digunakan 

secara mekanistik tanpa diimbangi dengan nilai spiritual dan etika. Karena itu, 

kepemimpinan pendidikan Islam harus mengambil peran sebagai pengendali 

moral terhadap penggunaan teknologi, bukan sekadar pengadopsi inovasi 

(Ibnu Khaldun, 2011). 

Pemimpin lembaga pendidikan Islam masa kini dituntut memiliki digital 

literacy yang kuat, tetapi juga spiritual literacy yang mendalam. Kedua hal ini 

harus berjalan berdampingan. Literasi digital akan membantu mereka 

memahami dan memanfaatkan teknologi pembelajaran, sedangkan literasi 

spiritual akan menjaga agar penggunaan teknologi tetap selaras dengan nilai 

Islam. Penelitian oleh Nurhadi (2023) menunjukkan bahwa pemimpin yang 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1567-1581 

1577 

mampu menggabungkan dua kompetensi tersebut—digital dan spiritual—

cenderung menghasilkan organisasi yang lebih adaptif dan bermakna. 

Dalam konteks manajerial, implementasi konsep Ibn Khaldun dapat 

diterapkan melalui strategi integrasi teknologi yang berlandaskan nilai. 

Misalnya, penggunaan Learning Management System (LMS) atau sistem 

pembelajaran daring harus diarahkan untuk meningkatkan keefektifan 

pembelajaran dan membangun budaya belajar yang etis. Pemimpin pendidikan 

Islam yang meneladani prinsip amanah dan ihsan akan memastikan bahwa 

digitalisasi pendidikan tidak menghilangkan nilai-nilai kemanusiaan, tetapi 

justru memperkuat dimensi spiritual dan sosial peserta didik. 

Tantangan lain yang dihadapi adalah transformasi budaya organisasi. 

Banyak lembaga pendidikan Islam masih mengadopsi model birokratis dan 

hierarkis yang kurang adaptif terhadap perubahan digital. Ibn Khaldun 

mengajarkan pentingnya ‘asabiyyah ilmiyyah, yakni semangat solidaritas dan 

kolaborasi dalam membangun peradaban. Prinsip ini sangat relevan untuk 

membentuk budaya organisasi yang kolaboratif dan partisipatif. Pemimpin 

pendidikan Islam perlu mendorong partisipasi aktif guru, siswa, dan 

masyarakat dalam proses inovasi digital agar transformasi yang terjadi bukan 

hasil instruksi sepihak, tetapi hasil kerja kolektif (Rahim & Mahmud, 2021). 

Di sisi lain, tantangan moral menjadi persoalan besar di era digital. 

Kemudahan akses terhadap informasi sering kali tidak diiringi dengan literasi 

etika. Banyak peserta didik terpapar konten negatif, hoaks, dan perilaku 

konsumtif digital. Di sinilah relevansi pemikiran Ibn Khaldun tentang tahdzib 

al-akhlaq (pembinaan akhlak) menjadi sangat penting. Kepemimpinan 

pendidikan Islam harus berperan aktif membangun regulasi moral yang jelas 

dan menanamkan nilai-nilai keislaman dalam penggunaan teknologi. 

Lebih jauh, Ibn Khaldun menekankan pentingnya keseimbangan antara 

pengalaman empiris dan pengetahuan teoritis. Dalam konteks digital, hal ini 

dapat diwujudkan melalui model pembelajaran blended learning, yang 

menggabungkan interaksi daring dengan pembinaan langsung (face-to-face 

mentoring). Model ini tidak hanya meningkatkan fleksibilitas belajar, tetapi 

juga menjaga dimensi kemanusiaan dan spiritual dalam proses pendidikan 

(Zulkifli et al., 2024). 

Selain aspek teknis, kepemimpinan Ibn Khaldun juga relevan dalam 

konteks kebijakan publik pendidikan Islam. Pemerintah dan lembaga Islam 

perlu menegakkan prinsip al-‘adl (keadilan) dalam distribusi sumber daya 

digital, memastikan semua siswa memiliki akses terhadap teknologi yang sama. 

Dalam hal ini, prinsip keadilan Ibn Khaldun menjadi pijakan moral untuk 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1567-1581 

1578 

menolak ketimpangan digital (digital divide) yang dapat menciptakan 

kesenjangan sosial di dunia pendidikan. 

Secara keseluruhan, implementasi konsep Ibn Khaldun di era digital 

menuntut kepemimpinan yang visioner, etis, dan adaptif. Pemimpin 

pendidikan Islam harus menjadi bridge leader jembatan antara tradisi dan 

inovasi, antara spiritualitas dan modernitas. Seperti yang ditegaskan Zulkifli et 

al. (2024), masa depan lembaga pendidikan Islam akan ditentukan oleh sejauh 

mana ia mampu mengadopsi teknologi tanpa kehilangan nilai, serta berinovasi 

tanpa meninggalkan spiritualitas. Dengan demikian, kepemimpinan Ibn 

Khaldun menjadi panduan moral dan manajerial yang sangat relevan bagi 

pendidikan Islam di abad ke-21. 

Implikasi Kepemimpinan Pendidikan Islam Berbasis Nilai 

Sintesis dari keseluruhan pemikiran Ibn Khaldun menunjukkan bahwa 

kepemimpinan pendidikan Islam adalah proses integratif antara ilmu, 

moralitas, dan manajemen. Kepemimpinan bukan sekadar alat administratif, 

tetapi juga mekanisme spiritual yang membentuk manusia dan peradaban. 

Implikasinya bagi manajemen pendidikan Islam modern meliputi 

beberapa hal. Pertama, perlu dikembangkan sistem value-based management, 

di mana keputusan dan kebijakan lembaga berpijak pada nilai Islam seperti 

amanah, keadilan, dan tanggung jawab. Kedua, penerapan kepemimpinan 

transformatif berbasis spiritualitas perlu diperkuat agar guru dan siswa 

termotivasi secara intrinsik. Ketiga, digitalisasi pendidikan harus diimbangi 

dengan penguatan akhlak dan etika. Ibn Khaldun mengingatkan bahwa 

keberhasilan peradaban bergantung pada keselarasan antara ilmu dan nilai. 

Oleh karena itu, lembaga pendidikan Islam perlu menjadikan kepemimpinan 

berbasis nilai sebagai fondasi utama agar mampu menciptakan masyarakat 

beradab, produktif, dan beriman. 

Model kepemimpinan Ibn Khaldun bersifat transformatif karena 

berorientasi pada perubahan moral dan intelektual individu. Ia menolak 

kepemimpinan yang bersifat status quo dan menyerukan pemimpin untuk 

berperan sebagai agen perubahan (agent of civilization). Dalam konteks 

modern, hal ini berarti pemimpin lembaga pendidikan Islam harus mampu 

memotivasi seluruh elemen lembaga untuk terus belajar, berinovasi, dan 

berkontribusi dalam membangun masyarakat beradab. 

Implikasi praktis dari konsep ini dapat dijabarkan dalam tiga ranah 

utama. Pertama, pada tataran manajerial, pemimpin pendidikan harus 

membangun sistem value-based management, di mana keputusan strategis 

berlandaskan nilai-nilai Islam seperti amanah, keadilan, dan tanggung jawab. 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1567-1581 

1579 

Sistem ini memastikan bahwa setiap kebijakan tidak hanya efektif secara 

administratif, tetapi juga bermakna secara moral. 

Kedua, pada ranah kultural, kepemimpinan pendidikan Islam harus 

membangun budaya organisasi yang kolaboratif dan etis. Konsep ‘asabiyyah 

ilmiyyah dapat dijadikan dasar dalam menumbuhkan semangat kebersamaan 

di antara guru, staf, dan peserta didik. Budaya organisasi semacam ini akan 

menumbuhkan rasa tanggung jawab kolektif terhadap mutu dan spiritualitas 

lembaga. 

Ketiga, pada ranah spiritual, pemimpin harus menjadi teladan moral 

(uswah hasanah) yang mencerminkan nilai Islam dalam tindakan sehari-hari. 

Seperti ditegaskan dalam penelitian oleh Nurhadi (2023), kepemimpinan 

spiritual yang berlandaskan nilai-nilai keislaman memiliki pengaruh signifikan 

terhadap loyalitas, motivasi, dan keefektifan organisasi. 

Kepemimpinan pendidikan Islam berbasis nilai juga memiliki implikasi 

strategis terhadap pembangunan bangsa. Dalam jangka panjang, lembaga 

pendidikan yang dipimpin berdasarkan nilai-nilai Ibn Khaldun akan mampu 

melahirkan generasi pemimpin baru yang berilmu, berkarakter, dan memiliki 

kesadaran sosial tinggi. Generasi inilah yang akan melanjutkan cita-cita ‘umran 

Ibn Khaldun: membangun peradaban yang adil, berpengetahuan, dan 

berakhlak. 

Dengan demikian, sintesis pemikiran Ibn Khaldun memberikan arah yang 

jelas bagi pengembangan manajemen pendidikan Islam masa kini. Ia tidak 

hanya berbicara tentang teori, tetapi juga memberikan prinsip-prinsip 

operasional yang dapat diadaptasi untuk menjawab tantangan modernitas. Jika 

diimplementasikan dengan konsisten, konsep kepemimpinan Ibn Khaldun 

dapat menjadi paradigma baru yang menggabungkan spiritual wisdom dan 

managerial intelligence dua elemen yang kini sangat dibutuhkan dalam sistem 

pendidikan Islam global. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil kajian mendalam terhadap pemikiran Ibn Khaldun dan 

relevansinya dalam konteks pendidikan Islam modern, dapat disimpulkan 

bahwa kepemimpinan pendidikan yang ideal menurut Ibn Khaldun adalah 

kepemimpinan yang menyeimbangkan antara dimensi moral, intelektual, 

spiritual, dan sosial. Pendidikan, dalam pandangan Ibn Khaldun, merupakan 

sarana pembentukan manusia beradab (insān al-madani), sedangkan 

kepemimpinan adalah instrumen pengarah yang menentukan arah 

perkembangan masyarakat dan peradaban. Konsep kepemimpinan Ibn 

Khaldun yang menekankan ilmu, keadilan, dan tanggung jawab sosial memiliki 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1567-1581 

1580 

kesesuaian dengan prinsip manajemen pendidikan Islam masa kini. Dalam 

praktik manajemen modern, gagasannya dapat diidentifikasi dalam 

pendekatan transformational leadership (kepemimpinan visioner dan 

inspiratif), spiritual leadership (kepemimpinan berbasis nilai), serta Total 

Quality Management (manajemen mutu berkelanjutan). Prinsip ‘asabiyyah 

ilmiyyah (solidaritas ilmiah) menegaskan pentingnya kolaborasi, partisipasi, 

dan rasa tanggung jawab bersama dalam membangun lembaga pendidikan 

Islam yang unggul. Tantangan utama dalam penerapan konsep Ibn Khaldun di 

era modern adalah bagaimana menjaga keseimbangan antara inovasi teknologi 

dan nilai moral. Lembaga pendidikan Islam perlu memastikan bahwa 

digitalisasi pembelajaran tidak menghilangkan esensi ta’dib (pembinaan 

akhlak), melainkan menjadi sarana untuk memperkuat karakter dan keilmuan 

peserta didik. Dengan demikian, pemikiran Ibn Khaldun tetap relevan sebagai 

model konseptual dan praktis bagi pengembangan manajemen pendidikan 

Islam modern. Ia menawarkan paradigma kepemimpinan yang menyatukan 

rasionalitas, spiritualitas, dan moralitas sebagai fondasi utama. Apabila nilai-

nilai ini diimplementasikan secara konsisten, lembaga pendidikan Islam tidak 

hanya akan mampu bersaing di tengah arus globalisasi dan digitalisasi, tetapi 

juga berkontribusi nyata dalam membangun peradaban yang berkeadilan, 

berpengetahuan, dan berakhlak. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abuddin Nata. (2018). Manajemen pendidikan Islam. Jakarta: Kencana. 

Al-Saidi, M. (2023). Ethical leadership and justice in Islamic educational 

management. International Journal of Educational Ethics, 4(1), 33–48. 

Fransisca, V. D. (2023). Mengintegrasikan sistem teknologi dalam manajemen 

sarana dan prasarana untuk pendidikan yang lebih modern. Proceedings 

Series of Educational Studies. 

Ibnu Khaldun. (2011). Muqaddimah Ibnu Khaldun (Terj. Masturi Irham dkk.). 

Jakarta: Pustaka Al-Kautsar. 

Indra Kurniawan. (2022). Manajemen pendidikan Islam dalam perspektif 

pemikiran Ibn Khaldun. Jurnal Pendidikan Islam, 7(2), 145–147. 

Muh. Sya’rani. (2020). Konsep pendidikan dalam pemikiran Ibnu Khaldun. 

Yogyakarta: Deepublish. 

Nurhadi, M. (2023). Spiritual leadership and organizational effectiveness in 

Islamic schools: Integrating ethics and management. International Journal 

of Islamic Educational Management, 8(1), 55–68. 



Invention: Journal Research and Education Studies 
Volume 6 Nomor 3 November 2025 
Page  : 1567-1581 

1581 

Rahim, H., & Mahmud, A. (2021). Organizational culture and value-based 

leadership in Islamic education institutions. Asian Journal of Islamic 

Management, 6(2), 119–134. 

Rahman, A., & Fauzi, M. (2021). Transformational leadership in Islamic 

education institutions: Values and practices. Journal of Islamic Education 

Studies, 5(3), 201–215. 

Zulfa, E. & Halimatuzzahrah. (2025). Peningkatan Mutu Pendidikan Melalui 

Penerapan Total Quality Management di Lembaga Pendidikan Islam. At-

Tadbir: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 5(1). 

Zulkifli, H., Hasan, N., & Alawi, R. (2024). Digital transformation and Islamic 

leadership: Managing education in the era of disruption. Al-Tarbiyah: 

Journal of Islamic Education, 9(1), 32–49.Book: 

Rifa’i, M., & Fadhli, M. (2013). Manajemen organisasi (C. Wijaya (ed.)). Medan: 

Citapustaka Media Perintis. 

 

 

 


