
 

  

  

 

 

1 

 

Khazanah : Journal of Islamic Studies 

Volume 5, Nomor 1, Februari 2026 

https://pusdikra-publishing.com/index.php/jkes/home 

Peran Pendidikan Agama Islam dalam Membentuk Karakter Toleran dan 
Inklusif di Era Multikultural 
 
Muhammad Saripuddin B 
STAI Syekh Abdur Rauf Aceh Singkil, Indonesia 
Corresponding Author : muhammadsaripudinb.staisar@gmail.com       

 

 

 

ABSTRACT 

The multicultural context of contemporary society presents both 
challenges and opportunities for Islamic Religious Education (Pendidikan 
Agama Islam/PAI) in shaping students’ tolerant and inclusive character. 
Indonesia’s socio-cultural diversity requires educational institutions not 
only to transmit religious knowledge but also to cultivate ethical and 
social values that strengthen social cohesion and harmonious coexistence. 
This study aims to analyze the role of PAI in fostering tolerant and 
inclusive character in the multicultural era. The research employs a 
qualitative approach using a library research design. Data were collected 
from scholarly books, national and international journal articles, and 
official policy documents related to religious moderation and 
multicultural education. The data were analyzed through content 
analysis, involving data reduction, thematic categorization, and inductive 
conclusion drawing. The findings reveal that PAI possesses strong 
normative and pedagogical foundations for character formation through 
the internalization of universal Islamic values such as compassion 
(rahmah), justice (‘adl), brotherhood (ukhuwah), and respect for human 
dignity. The integration of religious moderation principles, multicultural 
approaches, dialogical learning, contextual case studies, and digital 
religious literacy emerges as effective strategies for nurturing inclusive 
attitudes among students. However, the implementation of multicultural-
based PAI still faces challenges related to teachers’ pedagogical 
competence, curriculum design, and institutional culture. Therefore, 
pedagogical transformation and institutional commitment are essential to 
ensure that PAI functions as a strategic instrument in developing religious 
yet humanistic generations capable of living peacefully within diverse 
societies. 
 

Kata Kunci  Islamic Religious Education, tolerance, inclusivity, multiculturalism, religious 
moderation. 

 

PENDAHULUAN 

Indonesia merupakan bangsa yang dibangun di atas realitas 

kemajemukan: perbedaan etnis, bahasa, budaya, kelas sosial, dan agama hadir 

secara berdampingan dalam ruang-ruang publik, termasuk sekolah dan 

kampus. Dalam konteks ini, pendidikan memiliki mandat strategis untuk 

memastikan keragaman tidak berkembang menjadi segregasi sosial, tetapi 

https://pusdikra-publishing.com/index.php/jkes/home
mailto:muhammadsaripudinb.staisar@gmail.com


Khazanah : Journal of Islamic Studies 

Volume 5, Nomor 1, Februari 2026 
Halaman 1-9 

2 

justru menjadi energi kebangsaan yang memperkuat kohesi. Pendidikan agama 

termasuk Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki posisi unik karena 

menyentuh dimensi nilai, keyakinan, dan pembentukan karakter peserta didik 

yang paling mendasar (Wahid, 2024).  

Namun, era multikultural tidak selalu berjalan harmonis. Berbagai 

dinamika sosial menunjukkan adanya ketegangan identitas dan munculnya 

sikap “kita–mereka” yang dapat mendorong eksklusivisme, stereotip, hingga 

intoleransi. Situasi ini semakin kompleks karena peserta didik tumbuh di 

tengah arus informasi yang cepat dan sering kali tidak terverifikasi, sehingga 

prasangka dapat terbentuk lebih dini. Di sinilah pendidikan bernilai (value-

based education) berperan sebagai “ruang aman” untuk menumbuhkan cara 

pandang yang adil, empatik, dan menghormati perbedaan (Fitriyana, 2020).  

PAI sebagai bagian dari sistem pendidikan nasional pada hakikatnya 

tidak hanya berorientasi pada penguasaan materi keagamaan, tetapi juga 

pembentukan akhlak dan karakter sosial yang selaras dengan kehidupan 

bermasyarakat. Orientasi ini menuntut PAI mampu menanamkan nilai rahmah, 

adil, musyawarah, dan penghormatan terhadap martabat manusia. Dengan 

demikian, PAI idealnya menjadi medium pembelajaran yang membangun 

kesadaran keberagaman, bukan sekadar pemantapan identitas keagamaan yang 

kaku (Wahid, 2024).  

Dalam beberapa tahun terakhir, wacana moderasi beragama menjadi 

salah satu kerangka penting dalam pendidikan di Indonesia. Moderasi 

beragama menegaskan sikap beragama yang seimbang tidak ekstrem, serta 

mengedepankan kemaslahatan, perdamaian, dan penghargaan pada 

perbedaan. Kerangka ini relevan untuk pendidikan karena memberi landasan 

etis agar agama hadir sebagai inspirasi kebajikan sosial dan bukan sumber 

polarisasi (Kementerian Agama RI, 2019; Fitriyana, 2020).  

Karakter toleran dan inklusif pada peserta didik tidak lahir secara instan, 

melainkan dibentuk melalui proses belajar yang konsisten, pengalaman 

perjumpaan yang sehat, dan keteladanan. PAI dapat menjadi kanal penguatan 

karakter tersebut melalui pengembangan kompetensi spiritual, moral, dan 

sosial. Karena itu, PAI perlu didorong untuk mengintegrasikan nilai-nilai 

multikultural secara sadar dalam tujuan, materi, strategi, dan penilaiannya 

(Zubaidi, 2024).  

Pendekatan multikultural dalam PAI menekankan bahwa perbedaan 

bukan ancaman, melainkan fakta sosial yang harus dikelola dengan prinsip 

keadilan dan penghormatan. Secara praksis, pendekatan ini dapat tampil dalam 

pembelajaran dialogis, studi kasus kehidupan nyata, kerja kolaboratif lintas 

kelompok, dan pemaknaan ajaran Islam yang menekankan persaudaraan 



Khazanah : Journal of Islamic Studies 

Volume 5, Nomor 1, Februari 2026 
Halaman 1-9 

3 

kemanusiaan. Sejumlah kajian menunjukkan bahwa penguatan wawasan 

multikultural dalam pendidikan agama berkontribusi pada gerakan toleransi 

dan harmoni sosial (Zubaidi, 2024; Lestari, 2024).  

Selain strategi pembelajaran, dimensi manajemen pembelajaran PAI juga 

menentukan berhasil-tidaknya pembentukan karakter toleran dan inklusif. 

Integrasi nilai multikultural membutuhkan dukungan kebijakan 

sekolah/madrasah, budaya organisasi yang menghargai perbedaan, serta 

kegiatan keagamaan yang tidak diskriminatif. Dengan kata lain, penguatan 

toleransi melalui PAI harus dipahami sebagai kerja sistemik, bukan hanya 

tugas guru di ruang kelas (Badruddin, 2025).  

Di tengah keragaman peserta didik, tantangan PAI semakin nyata ketika 

pembelajaran masih dominan satu arah dan berfokus pada hafalan konsep, 

sementara ruang dialog, empati, dan refleksi sosial belum kuat. Padahal, 

toleransi menuntut keterampilan sosial: kemampuan mendengar, memahami 

perspektif orang lain, mengelola perbedaan, serta membedakan antara 

“berbeda” dan “bermusuhan”. Jika PAI tidak bertransformasi, ia berisiko 

dipahami sebatas ritual dan identitas, bukan sebagai etika sosial yang 

memanusiakan (Wahid, 2024).  

Era digital juga menghadirkan tantangan baru: penyebaran ujaran 

kebencian dan narasi intoleran dapat masuk melalui media sosial yang 

dikonsumsi peserta didik setiap hari. PAI perlu mengembangkan literasi 

keagamaan yang kritis—mengajarkan cara membaca teks dan konteks, menilai 

validitas informasi keagamaan, serta memahami prinsip-prinsip hidup damai 

dalam masyarakat majemuk. Kerangka moderasi beragama memberi pijakan 

kuat untuk menanamkan sikap anti-kekerasan, komitmen kebangsaan, serta 

akomodatif terhadap budaya lokal yang tidak bertentangan dengan nilai dasar 

agama (Kementerian Agama RI, 2019; Fitriyana, 2020).  

Pada level praksis, berbagai studi menunjukkan bahwa pendidikan agama 

yang inklusif dapat membentuk iklim belajar yang lebih terbuka, mengurangi 

prasangka, dan memperkuat kerja sama sosial antar peserta didik. Pendidikan 

agama inklusif tidak berarti mengaburkan identitas keislaman, tetapi 

memfokuskan ajaran pada nilai universal: keadilan, kasih sayang, amanah, dan 

penghormatan martabat manusia. Dengan demikian, penguatan toleransi 

berjalan seiring dengan penguatan integritas keberagamaan (Hakim, 2025).  

Di Indonesia, pembentukan toleransi melalui PAI juga berkaitan dengan 

konteks sosial yang sangat beragam, termasuk wilayah urban dan rural yang 

memiliki karakter budaya berbeda. Pembelajaran PAI yang berwawasan 

multikultural perlu peka terhadap konteks lokal: tradisi, pola relasi sosial, serta 

realitas perjumpaan antar kelompok. Pelajaran yang relevan dengan konteks 



Khazanah : Journal of Islamic Studies 

Volume 5, Nomor 1, Februari 2026 
Halaman 1-9 

4 

akan lebih mudah diterima dan ditransformasikan menjadi kebiasaan sosial 

(Zubaidi, 2024).  

Meskipun demikian, riset dan praktik di lapangan memperlihatkan 

bahwa penguatan karakter toleran dan inklusif melalui PAI masih menghadapi 

hambatan: kesiapan guru, dukungan kurikulum, keterbatasan model 

pembelajaran, serta penilaian yang lebih menekankan kognisi daripada sikap 

dan praktik sosial. Karena itu, dibutuhkan penguatan desain pembelajaran PAI 

yang menyeimbangkan aspek pengetahuan, sikap, dan keterampilan sosial. Di 

sisi lain, kajian-kajian mutakhir juga menawarkan best practice integrasi nilai 

multikultural dalam PAI yang dapat direplikasi sesuai kebutuhan (Lestari, 

2024; Widat, 2025).  

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini menegaskan urgensi PAI 

sebagai instrumen strategis pembentukan karakter toleran dan inklusif di era 

multikultural. Penguatan toleransi dan inklusivitas melalui PAI tidak cukup 

dengan narasi normatif, tetapi memerlukan transformasi pedagogis, penguatan 

budaya sekolah/madrasah, serta internalisasi kerangka moderasi beragama. 

Dengan menempatkan PAI sebagai pendidikan nilai yang dialogis, kontekstual, 

dan berorientasi kemanusiaan, diharapkan lahir generasi yang beriman, 

berakhlak, sekaligus mampu hidup damai dalam masyarakat yang majemuk 

(Wahid, 2024; Kementerian Agama RI, 2019). 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi 

kepustakaan (library research) yang bertujuan untuk menganalisis secara 

mendalam peran Pendidikan Agama Islam (PAI) dalam membentuk karakter 

toleran dan inklusif di era multikultural. Pendekatan ini dipilih karena fokus 

penelitian berada pada eksplorasi konsep, teori, dan temuan empiris yang telah 

dipublikasikan dalam berbagai literatur ilmiah, baik berupa buku, artikel jurnal 

nasional terakreditasi maupun jurnal internasional bereputasi. Melalui 

pendekatan kualitatif, penelitian ini berupaya memahami fenomena secara 

komprehensif dan kontekstual, bukan sekadar menguji hubungan antarvariabel 

secara kuantitatif (Creswell & Creswell, 2018). 

Sumber data penelitian terdiri atas data primer dan sekunder. Data primer 

berupa buku-buku dan artikel jurnal yang secara langsung membahas 

Pendidikan Agama Islam, moderasi beragama, pendidikan multikultural, serta 

pembentukan karakter toleran dan inklusif. Adapun data sekunder meliputi 

dokumen kebijakan pendidikan, laporan penelitian, dan publikasi ilmiah 

pendukung yang relevan dengan tema kajian. Kriteria literatur yang digunakan 

adalah terbitan sepuluh tahun terakhir untuk menjamin kebaruan dan relevansi 



Khazanah : Journal of Islamic Studies 

Volume 5, Nomor 1, Februari 2026 
Halaman 1-9 

5 

kajian, kecuali karya-karya klasik yang memiliki signifikansi teoretis kuat (Zed, 

2014). 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan 

menelusuri basis data ilmiah seperti Google Scholar, DOAJ, Garuda, dan portal 

jurnal terindeks lainnya. Literatur yang diperoleh kemudian diseleksi 

berdasarkan kesesuaian topik, kredibilitas penerbit, serta kontribusi terhadap 

penguatan kerangka konseptual penelitian. Proses ini dilakukan secara 

sistematis agar data yang dianalisis benar-benar mendukung fokus penelitian 

mengenai internalisasi nilai toleransi dan inklusivitas dalam pembelajaran PAI. 

Analisis data menggunakan teknik analisis isi (content analysis), yaitu 

mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan menafsirkan tema-tema utama yang 

berkaitan dengan konsep toleransi, inklusivitas, moderasi beragama, dan 

strategi pembelajaran PAI. Tahapan analisis meliputi reduksi data, penyajian 

data, serta penarikan kesimpulan secara induktif. Melalui analisis ini, peneliti 

berupaya menemukan pola-pola konseptual dan sintesis teoretis yang dapat 

menjelaskan bagaimana PAI berperan strategis dalam membentuk karakter 

toleran dan inklusif di masyarakat multikultural (Miles, Huberman, & Saldaña, 

2014). 

Untuk menjaga validitas dan kredibilitas penelitian, dilakukan triangulasi 

sumber dengan membandingkan berbagai literatur dari perspektif yang 

berbeda serta melakukan pengecekan ulang terhadap argumentasi yang 

berkembang dalam kajian. Selain itu, peneliti menerapkan prinsip objektivitas 

dan konsistensi dalam proses analisis agar interpretasi yang dihasilkan tidak 

bias dan tetap berlandaskan pada data ilmiah yang dapat 

dipertanggungjawabkan. Dengan prosedur metodologis tersebut, penelitian ini 

diharapkan mampu memberikan kontribusi konseptual yang kuat bagi 

pengembangan kajian Pendidikan Agama Islam berbasis multikultural. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil kajian literatur menunjukkan bahwa Pendidikan Agama Islam (PAI) 

memiliki posisi strategis dalam pembentukan karakter toleran dan inklusif 

karena substansi ajarannya secara normatif mengandung nilai-nilai universal 

seperti keadilan (al-‘adl), kasih sayang (rahmah), persaudaraan (ukhuwah), dan 

penghormatan terhadap martabat manusia. Nilai-nilai tersebut menjadi fondasi 

etis yang relevan dalam konteks masyarakat multikultural. Konsep Islam 

sebagai rahmatan lil ‘alamin menegaskan bahwa ajaran Islam tidak hanya 

diperuntukkan bagi komunitas tertentu, tetapi membawa misi kemaslahatan 

universal (Kementerian Agama RI, 2019). 



Khazanah : Journal of Islamic Studies 

Volume 5, Nomor 1, Februari 2026 
Halaman 1-9 

6 

Temuan kajian juga memperlihatkan bahwa integrasi perspektif moderasi 

beragama dalam PAI menjadi pendekatan efektif dalam mereduksi potensi 

eksklusivisme. Moderasi beragama mendorong sikap tengah (wasathiyah), 

menolak ekstremisme, dan mengedepankan dialog dalam menyikapi 

perbedaan. Dalam konteks pendidikan, moderasi beragama membantu peserta 

didik memahami bahwa keberagaman adalah sunnatullah yang tidak dapat 

dihindari, melainkan harus dikelola secara bijak (Wahid, 2024). 

Secara konseptual, pendidikan multikultural dalam PAI menekankan 

pentingnya pengakuan terhadap pluralitas identitas. Banks (2019) menjelaskan 

bahwa pendidikan multikultural tidak hanya bertujuan mengenalkan 

keberagaman, tetapi juga membangun kompetensi sosial untuk hidup bersama 

secara adil. Dalam konteks PAI, pendekatan ini diwujudkan melalui 

pembelajaran yang menanamkan sikap saling menghormati antaragama, 

antarsuku, dan antarbudaya. 

Hasil analisis menunjukkan bahwa strategi pembelajaran dialogis menjadi 

salah satu praktik efektif dalam membentuk karakter inklusif. Pembelajaran 

dialogis memberi ruang bagi peserta didik untuk mengemukakan pandangan, 

berdiskusi, serta memahami perspektif yang berbeda secara terbuka. Freire 

(2018) menekankan bahwa dialog dalam pendidikan membangun kesadaran 

kritis dan empati sosial, dua komponen penting dalam pembentukan toleransi. 

Selain pendekatan dialogis, penggunaan studi kasus kontekstual juga 

terbukti relevan dalam pembelajaran PAI berbasis multikultural. Studi kasus 

memungkinkan peserta didik menganalisis persoalan nyata terkait konflik 

sosial, keberagaman, atau isu intoleransi. Pendekatan ini mendorong 

kemampuan berpikir reflektif dan moral reasoning, sebagaimana dijelaskan 

oleh Lickona (2013) bahwa pendidikan karakter efektif ketika peserta didik 

dilibatkan dalam analisis dilema moral yang nyata. 

Hasil kajian juga menunjukkan bahwa keteladanan guru memiliki peran 

sentral dalam membentuk karakter toleran. Guru PAI tidak hanya berfungsi 

sebagai penyampai materi, tetapi juga sebagai role model dalam bersikap adil, 

terbuka, dan menghargai perbedaan. Keteladanan ini selaras dengan teori 

social learning yang menyatakan bahwa perilaku peserta didik banyak 

dipengaruhi oleh observasi terhadap figur signifikan (Bandura, 2011). 

Di tingkat kelembagaan, budaya sekolah atau madrasah menjadi faktor 

determinan dalam keberhasilan internalisasi nilai toleransi. Sekolah yang 

mengembangkan budaya inklusif—misalnya melalui kegiatan lintas budaya, 

diskusi interfaith, atau kolaborasi sosial—lebih efektif dalam menumbuhkan 

sikap terbuka pada peserta didik. Hal ini sejalan dengan temuan Zubaidi (2024) 



Khazanah : Journal of Islamic Studies 

Volume 5, Nomor 1, Februari 2026 
Halaman 1-9 

7 

bahwa integrasi wawasan multikultural dalam ekosistem pendidikan 

memperkuat gerakan toleransi. 

Hasil kajian juga mengindikasikan bahwa kurikulum PAI perlu dirancang 

secara integratif dengan memuat capaian pembelajaran yang tidak hanya 

berorientasi kognitif, tetapi juga afektif dan psikomotorik. Penilaian sikap 

toleransi, empati, dan inklusivitas perlu mendapat porsi yang seimbang. Tanpa 

desain kurikulum yang sistematis, pembentukan karakter cenderung bersifat 

normatif dan kurang terukur (Banks, 2019). 

Dalam era digital, tantangan intoleransi sering muncul melalui media 

sosial. Oleh karena itu, PAI perlu mengembangkan literasi keagamaan digital 

yang kritis. Literasi ini membantu peserta didik memilah informasi, memahami 

konteks keagamaan secara komprehensif, dan menolak narasi kebencian. 

Pendekatan ini relevan dengan gagasan moderasi beragama yang menekankan 

anti-kekerasan dan komitmen kebangsaan (Kementerian Agama RI, 2019). 

Pembahasan juga menunjukkan bahwa pembentukan karakter toleran 

melalui PAI harus berbasis pengalaman langsung (experiential learning). Kolb 

(2015) menjelaskan bahwa pembelajaran efektif terjadi melalui siklus 

pengalaman, refleksi, konseptualisasi, dan aplikasi. Dalam konteks PAI, 

pengalaman kolaboratif lintas kelompok dapat memperkuat empati dan 

solidaritas sosial. 

Namun demikian, hasil kajian mengidentifikasi sejumlah hambatan, 

seperti keterbatasan kompetensi pedagogik guru dalam mengelola diskusi 

sensitif, serta dominasi metode ceramah yang kurang partisipatif. Tantangan ini 

menunjukkan perlunya penguatan pelatihan guru PAI agar mampu 

mengimplementasikan pembelajaran inklusif secara efektif (Wahid, 2024). 

Selain itu, resistensi terhadap pendekatan multikultural terkadang 

muncul karena kekhawatiran akan relativisme nilai. Padahal, inklusivitas 

dalam PAI tidak berarti mengaburkan prinsip akidah, melainkan mengajarkan 

cara bersikap adil dan bijaksana dalam kehidupan sosial. Pendidikan agama 

yang matang justru memperkuat identitas keagamaan sekaligus membangun 

penghargaan terhadap perbedaan (Lickona, 2013). 

Secara teoretis, hasil kajian ini memperlihatkan bahwa pembentukan 

karakter toleran melalui PAI dapat dipahami sebagai integrasi antara dimensi 

spiritual, moral, dan sosial. Integrasi ini membentuk pribadi yang religius 

sekaligus humanis. Konsep ini sejalan dengan paradigma pendidikan Islam 

yang menekankan keseimbangan antara hubungan dengan Tuhan 

(hablumminallah) dan hubungan dengan sesama manusia (hablumminannas) 

(Kementerian Agama RI, 2019). 



Khazanah : Journal of Islamic Studies 

Volume 5, Nomor 1, Februari 2026 
Halaman 1-9 

8 

Implikasi praktis dari temuan ini adalah perlunya pengembangan model 

pembelajaran PAI berbasis multikultural yang sistematis, mencakup 

perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi. Model ini dapat mengintegrasikan 

pendekatan dialogis, studi kasus, literasi digital, serta penguatan budaya 

sekolah inklusif sebagai satu kesatuan yang saling mendukung (Zubaidi, 2024). 

Secara keseluruhan, hasil dan pembahasan ini menegaskan bahwa PAI 

memiliki potensi besar sebagai instrumen pembentukan karakter toleran dan 

inklusif di era multikultural. Namun, potensi tersebut hanya dapat terwujud 

apabila didukung oleh transformasi pedagogis, penguatan kompetensi guru, 

serta komitmen kelembagaan dalam membangun budaya pendidikan yang 

dialogis dan humanis (Wahid, 2024; Banks, 2019). 

 

KESIMPULAN 

Pendidikan Agama Islam memiliki peran strategis dalam membentuk 

karakter toleran dan inklusif di era multikultural karena secara substansial 

memuat nilai-nilai universal seperti keadilan, kasih sayang, persaudaraan, dan 

penghormatan terhadap martabat manusia. Nilai-nilai tersebut, apabila 

diinternalisasikan melalui proses pembelajaran yang dialogis dan kontekstual, 

mampu membangun kesadaran peserta didik bahwa keberagaman merupakan 

realitas sosial yang harus disikapi dengan bijak dan konstruktif. 

Integrasi moderasi beragama dalam pembelajaran PAI terbukti menjadi 

kerangka penting dalam menumbuhkan sikap tengah (wasathiyah), anti-

kekerasan, serta komitmen kebangsaan. Pendekatan multikultural yang 

diimplementasikan melalui diskusi reflektif, studi kasus, pembelajaran 

kolaboratif, dan penguatan literasi digital keagamaan memperkuat 

pembentukan empati dan kemampuan hidup berdampingan secara damai. 

Namun demikian, efektivitas peran PAI dalam membentuk karakter 

toleran dan inklusif sangat bergantung pada kesiapan guru, desain kurikulum 

yang integratif, serta budaya sekolah yang mendukung nilai-nilai inklusivitas. 

Tanpa transformasi pedagogis dan dukungan kelembagaan yang sistematis, 

pembelajaran PAI berisiko berhenti pada tataran normatif dan kurang 

berdampak pada perilaku sosial peserta didik. 

Dengan demikian, PAI perlu terus dikembangkan sebagai pendidikan 

nilai yang tidak hanya memperkuat identitas religius, tetapi juga membentuk 

pribadi yang humanis, terbuka, dan mampu berinteraksi secara harmonis 

dalam masyarakat multikultural. Peran ini menjadikan PAI bukan sekadar 

mata pelajaran, melainkan fondasi strategis dalam membangun peradaban 

yang damai dan berkeadaban. 

 



Khazanah : Journal of Islamic Studies 

Volume 5, Nomor 1, Februari 2026 
Halaman 1-9 

9 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Bandura, A. (2011). Social cognitive theory. Dalam P. A. M. Van Lange, A. W. 

Kruglanski, & E. T. Higgins (Eds.), Handbook of Theories of Social Psychology 

(Vol. 1). Sage. 

Banks, J. A. (2019). An Introduction to Multicultural Education (6th ed.). Pearson. 

Badruddin, M. F. (2025). Kebijakan pendidikan agama Islam berbasis 

multikultural. Jurnal Mudarrisuna: Media Kajian Pendidikan Agama Islam. 

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2018). Research Design: Qualitative, 

Quantitative, and Mixed Methods Approaches (5th ed.). Sage. 

Fitriyana, P. A., dkk. (2020). Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia. Jakarta: 

Badan Litbang dan Diklat, Kementerian Agama RI. 

Freire, P. (2018). Pedagogy of the Oppressed (50th Anniversary ed.). Bloomsbury 

Academic. 

Hakim, L., & Muhid, A. (2025). Inclusive Islamic religious education in shaping 

students’ religious tolerance in multicultural-based schools. Fikroh: Jurnal 

Pemikiran dan Pendidikan Islam. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta: 

Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI. 

Kolb, D. A. (2015). Experiential Learning: Experience as the Source of Learning and 

Development (2nd ed.). Pearson Education. 

Lestari, P. A. (2024). Educating for tolerance: Multicultural approaches in 

Islamic religious education. Sinergi International Journal of Islamic Studies, 

2(2), 96–108. 

Lickona, T. (2013). Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and 

Responsibility. Bantam Books. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A 

Methods Sourcebook (3rd ed.). Sage. 

Wahid, A. (2024). Moderasi beragama dalam perspektif pendidikan agama 

Islam: Implementasi dalam pendidikan multikultural di Indonesia. 

SCHOLARS: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan, 2(1). 

Widat, F., & Ummah, W. R. (2025). Pendekatan multikultural pembelajaran 

pendidikan agama Islam untuk memperkuat toleransi antar agama. 

Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 10(2). 

Zed, M. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Rajawali Pers. 

Zubaidi, A. (2024). Multicultural insight in promoting tolerance movement: 

Lesson learned from Islamic religious education in the rural side. 

PEDAGOGIK: Jurnal Pendidikan, 11(1). 

 


