Khazanah : Journal of Islamic Studies
Volume 5, Nomor 1, Februari 2026
https://pusdikra-publishing.com/index.php/jkes/home

Peran Pendidikan Agama Islam dalam Membentuk Karakter Toleran dan
Inklusif di Era Multikultural

Muhammad Saripuddin B

STAI Syekh Abdur Rauf Aceh Singkil, Indonesia

Corresponding Author : muhammadsaripudinb.staisar@gmail.com
ABSTRACT

The multicultural context of contemporary society presents both
challenges and opportunities for Islamic Religious Education (Pendidikan
Agama Islam/PAl) in shaping students” tolerant and inclusive character.
Indonesia’s socio-cultural diversity requires educational institutions not
only to transmit religious knowledge but also to cultivate ethical and
social values that strengthen social cohesion and harmonious coexistence.
This study aims to analyze the role of PAI in fostering tolerant and
inclusive character in the multicultural era. The research employs a
qualitative approach using a library research design. Data were collected
from scholarly books, national and international journal articles, and
official policy documents related to religious moderation and
multicultural education. The data were analyzed through content
analysis, involving data reduction, thematic categorization, and inductive
conclusion drawing. The findings reveal that PAI possesses strong
normative and pedagogical foundations for character formation through
the internalization of universal Islamic values such as compassion
(rahmah), justice (‘adl), brotherhood (ukhuwah), and respect for human
dignity. The integration of religious moderation principles, multicultural
approaches, dialogical learning, contextual case studies, and digital
religious literacy emerges as effective strategies for nurturing inclusive
attitudes among students. However, the implementation of multicultural-
based PAI still faces challenges related to teachers’ pedagogical
competence, curriculum design, and institutional culture. Therefore,
pedagogical transformation and institutional commitment are essential to
ensure that PAI functions as a strategic instrument in developing religious
yet humanistic generations capable of living peacefully within diverse
societies.

Islamic Religious Education, tolerance, inclusivity, multiculturalism, religious

Kata Kunci ;
moderation.

PENDAHULUAN

Indonesia merupakan bangsa yang dibangun di atas realitas
kemajemukan: perbedaan etnis, bahasa, budaya, kelas sosial, dan agama hadir
secara berdampingan dalam ruang-ruang publik, termasuk sekolah dan
kampus. Dalam konteks ini, pendidikan memiliki mandat strategis untuk
memastikan keragaman tidak berkembang menjadi segregasi sosial, tetapi


https://pusdikra-publishing.com/index.php/jkes/home
mailto:muhammadsaripudinb.staisar@gmail.com

Khazanah : Journal of Islamic Studies

Volume 5, Nomor 1, Februari 2026
Halaman 1-9

justru menjadi energi kebangsaan yang memperkuat kohesi. Pendidikan agama
termasuk Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki posisi unik karena
menyentuh dimensi nilai, keyakinan, dan pembentukan karakter peserta didik
yang paling mendasar (Wahid, 2024).

Namun, era multikultural tidak selalu berjalan harmonis. Berbagai
dinamika sosial menunjukkan adanya ketegangan identitas dan munculnya
sikap “kita-mereka” yang dapat mendorong eksklusivisme, stereotip, hingga
intoleransi. Situasi ini semakin kompleks karena peserta didik tumbuh di
tengah arus informasi yang cepat dan sering kali tidak terverifikasi, sehingga
prasangka dapat terbentuk lebih dini. Di sinilah pendidikan bernilai (value-
based education) berperan sebagai “ruang aman” untuk menumbuhkan cara
pandang yang adil, empatik, dan menghormati perbedaan (Fitriyana, 2020).

PAI sebagai bagian dari sistem pendidikan nasional pada hakikatnya
tidak hanya berorientasi pada penguasaan materi keagamaan, tetapi juga
pembentukan akhlak dan karakter sosial yang selaras dengan kehidupan
bermasyarakat. Orientasi ini menuntut PAI mampu menanamkan nilai rahmah,
adil, musyawarah, dan penghormatan terhadap martabat manusia. Dengan
demikian, PAI idealnya menjadi medium pembelajaran yang membangun
kesadaran keberagaman, bukan sekadar pemantapan identitas keagamaan yang
kaku (Wahid, 2024).

Dalam beberapa tahun terakhir, wacana moderasi beragama menjadi
salah satu kerangka penting dalam pendidikan di Indonesia. Moderasi
beragama menegaskan sikap beragama yang seimbang tidak ekstrem, serta
mengedepankan kemaslahatan, perdamaian, dan penghargaan pada
perbedaan. Kerangka ini relevan untuk pendidikan karena memberi landasan
etis agar agama hadir sebagai inspirasi kebajikan sosial dan bukan sumber
polarisasi (Kementerian Agama RI, 2019; Fitriyana, 2020).

Karakter toleran dan inklusif pada peserta didik tidak lahir secara instan,
melainkan dibentuk melalui proses belajar yang konsisten, pengalaman
perjumpaan yang sehat, dan keteladanan. PAI dapat menjadi kanal penguatan
karakter tersebut melalui pengembangan kompetensi spiritual, moral, dan
sosial. Karena itu, PAI perlu didorong untuk mengintegrasikan nilai-nilai
multikultural secara sadar dalam tujuan, materi, strategi, dan penilaiannya
(Zubaidi, 2024).

Pendekatan multikultural dalam PAI menekankan bahwa perbedaan
bukan ancaman, melainkan fakta sosial yang harus dikelola dengan prinsip
keadilan dan penghormatan. Secara praksis, pendekatan ini dapat tampil dalam
pembelajaran dialogis, studi kasus kehidupan nyata, kerja kolaboratif lintas
kelompok, dan pemaknaan ajaran Islam yang menekankan persaudaraan



Khazanah : Journal of Islamic Studies

Volume 5, Nomor 1, Februari 2026
Halaman 1-9

kemanusiaan. Sejumlah kajian menunjukkan bahwa penguatan wawasan
multikultural dalam pendidikan agama berkontribusi pada gerakan toleransi
dan harmoni sosial (Zubaidi, 2024; Lestari, 2024).

Selain strategi pembelajaran, dimensi manajemen pembelajaran PAI juga
menentukan berhasil-tidaknya pembentukan karakter toleran dan inklusif.
Integrasi  nilai ~ multikultural ~membutuhkan  dukungan  kebijakan
sekolah/madrasah, budaya organisasi yang menghargai perbedaan, serta
kegiatan keagamaan yang tidak diskriminatif. Dengan kata lain, penguatan
toleransi melalui PAI harus dipahami sebagai kerja sistemik, bukan hanya
tugas guru di ruang kelas (Badruddin, 2025).

Di tengah keragaman peserta didik, tantangan PAI semakin nyata ketika
pembelajaran masih dominan satu arah dan berfokus pada hafalan konsep,
sementara ruang dialog, empati, dan refleksi sosial belum kuat. Padahal,
toleransi menuntut keterampilan sosial: kemampuan mendengar, memahami
perspektif orang lain, mengelola perbedaan, serta membedakan antara
“berbeda” dan “bermusuhan”. Jika PAI tidak bertransformasi, ia berisiko
dipahami sebatas ritual dan identitas, bukan sebagai etika sosial yang
memanusiakan (Wahid, 2024).

Era digital juga menghadirkan tantangan baru: penyebaran ujaran
kebencian dan narasi intoleran dapat masuk melalui media sosial yang
dikonsumsi peserta didik setiap hari. PAI perlu mengembangkan literasi
keagamaan yang kritis—mengajarkan cara membaca teks dan konteks, menilai
validitas informasi keagamaan, serta memahami prinsip-prinsip hidup damai
dalam masyarakat majemuk. Kerangka moderasi beragama memberi pijakan
kuat untuk menanamkan sikap anti-kekerasan, komitmen kebangsaan, serta
akomodatif terhadap budaya lokal yang tidak bertentangan dengan nilai dasar
agama (Kementerian Agama RI, 2019; Fitriyana, 2020).

Pada level praksis, berbagai studi menunjukkan bahwa pendidikan agama
yang inklusif dapat membentuk iklim belajar yang lebih terbuka, mengurangi
prasangka, dan memperkuat kerja sama sosial antar peserta didik. Pendidikan
agama inklusif tidak berarti mengaburkan identitas keislaman, tetapi
memfokuskan ajaran pada nilai universal: keadilan, kasih sayang, amanah, dan
penghormatan martabat manusia. Dengan demikian, penguatan toleransi
berjalan seiring dengan penguatan integritas keberagamaan (Hakim, 2025).

Di Indonesia, pembentukan toleransi melalui PAI juga berkaitan dengan
konteks sosial yang sangat beragam, termasuk wilayah urban dan rural yang
memiliki karakter budaya berbeda. Pembelajaran PAI yang berwawasan
multikultural perlu peka terhadap konteks lokal: tradisi, pola relasi sosial, serta
realitas perjumpaan antar kelompok. Pelajaran yang relevan dengan konteks



Khazanah : Journal of Islamic Studies

Volume 5, Nomor 1, Februari 2026
Halaman 1-9

akan lebih mudah diterima dan ditransformasikan menjadi kebiasaan sosial
(Zubaidi, 2024).

Meskipun demikian, riset dan praktik di lapangan memperlihatkan
bahwa penguatan karakter toleran dan inklusif melalui PAI masih menghadapi
hambatan: kesiapan guru, dukungan kurikulum, keterbatasan model
pembelajaran, serta penilaian yang lebih menekankan kognisi daripada sikap
dan praktik sosial. Karena itu, dibutuhkan penguatan desain pembelajaran PAI
yang menyeimbangkan aspek pengetahuan, sikap, dan keterampilan sosial. Di
sisi lain, kajian-kajian mutakhir juga menawarkan best practice integrasi nilai
multikultural dalam PAI yang dapat direplikasi sesuai kebutuhan (Lestari,
2024; Widat, 2025).

Berdasarkan latar belakang tersebut, artikel ini menegaskan urgensi PAI
sebagai instrumen strategis pembentukan karakter toleran dan inklusif di era
multikultural. Penguatan toleransi dan inklusivitas melalui PAI tidak cukup
dengan narasi normatif, tetapi memerlukan transformasi pedagogis, penguatan
budaya sekolah/madrasah, serta internalisasi kerangka moderasi beragama.
Dengan menempatkan PAI sebagai pendidikan nilai yang dialogis, kontekstual,
dan berorientasi kemanusiaan, diharapkan lahir generasi yang beriman,
berakhlak, sekaligus mampu hidup damai dalam masyarakat yang majemuk
(Wahid, 2024; Kementerian Agama RI, 2019).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi
kepustakaan (library research) yang bertujuan untuk menganalisis secara
mendalam peran Pendidikan Agama Islam (PAI) dalam membentuk karakter
toleran dan inklusif di era multikultural. Pendekatan ini dipilih karena fokus
penelitian berada pada eksplorasi konsep, teori, dan temuan empiris yang telah
dipublikasikan dalam berbagai literatur ilmiah, baik berupa buku, artikel jurnal
nasional terakreditasi maupun jurnal internasional bereputasi. Melalui
pendekatan kualitatif, penelitian ini berupaya memahami fenomena secara
komprehensif dan kontekstual, bukan sekadar menguji hubungan antarvariabel
secara kuantitatif (Creswell & Creswell, 2018).

Sumber data penelitian terdiri atas data primer dan sekunder. Data primer
berupa buku-buku dan artikel jurnal yang secara langsung membahas
Pendidikan Agama Islam, moderasi beragama, pendidikan multikultural, serta
pembentukan karakter toleran dan inklusif. Adapun data sekunder meliputi
dokumen kebijakan pendidikan, laporan penelitian, dan publikasi ilmiah
pendukung yang relevan dengan tema kajian. Kriteria literatur yang digunakan
adalah terbitan sepuluh tahun terakhir untuk menjamin kebaruan dan relevansi



Khazanah : Journal of Islamic Studies

Volume 5, Nomor 1, Februari 2026
Halaman 1-9

kajian, kecuali karya-karya klasik yang memiliki signifikansi teoretis kuat (Zed,
2014).

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan
menelusuri basis data ilmiah seperti Google Scholar, DOAJ, Garuda, dan portal
jurnal terindeks lainnya. Literatur yang diperoleh kemudian diseleksi
berdasarkan kesesuaian topik, kredibilitas penerbit, serta kontribusi terhadap
penguatan kerangka konseptual penelitian. Proses ini dilakukan secara
sistematis agar data yang dianalisis benar-benar mendukung fokus penelitian
mengenai internalisasi nilai toleransi dan inklusivitas dalam pembelajaran PAL

Analisis data menggunakan teknik analisis isi (content analysis), yaitu
mengidentifikasi, mengklasifikasi, dan menafsirkan tema-tema utama yang
berkaitan dengan konsep toleransi, inklusivitas, moderasi beragama, dan
strategi pembelajaran PAIL Tahapan analisis meliputi reduksi data, penyajian
data, serta penarikan kesimpulan secara induktif. Melalui analisis ini, peneliti
berupaya menemukan pola-pola konseptual dan sintesis teoretis yang dapat
menjelaskan bagaimana PAI berperan strategis dalam membentuk karakter
toleran dan inklusif di masyarakat multikultural (Miles, Huberman, & Saldafa,
2014).

Untuk menjaga validitas dan kredibilitas penelitian, dilakukan triangulasi
sumber dengan membandingkan berbagai literatur dari perspektif yang
berbeda serta melakukan pengecekan ulang terhadap argumentasi yang
berkembang dalam kajian. Selain itu, peneliti menerapkan prinsip objektivitas
dan konsistensi dalam proses analisis agar interpretasi yang dihasilkan tidak
bias dan tetap Dberlandaskan pada data ilmiah yang dapat
dipertanggungjawabkan. Dengan prosedur metodologis tersebut, penelitian ini
diharapkan mampu memberikan kontribusi konseptual yang kuat bagi
pengembangan kajian Pendidikan Agama Islam berbasis multikultural.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hasil kajian literatur menunjukkan bahwa Pendidikan Agama Islam (PAI)
memiliki posisi strategis dalam pembentukan karakter toleran dan inklusif
karena substansi ajarannya secara normatif mengandung nilai-nilai universal
seperti keadilan (al-‘adl), kasih sayang (rahmah), persaudaraan (ukhuwah), dan
penghormatan terhadap martabat manusia. Nilai-nilai tersebut menjadi fondasi
etis yang relevan dalam konteks masyarakat multikultural. Konsep Islam
sebagai rahmatan lil ‘alamin menegaskan bahwa ajaran Islam tidak hanya
diperuntukkan bagi komunitas tertentu, tetapi membawa misi kemaslahatan
universal (Kementerian Agama RI, 2019).



Khazanah : Journal of Islamic Studies

Volume 5, Nomor 1, Februari 2026
Halaman 1-9

Temuan kajian juga memperlihatkan bahwa integrasi perspektif moderasi
beragama dalam PAI menjadi pendekatan efektif dalam mereduksi potensi
eksklusivisme. Moderasi beragama mendorong sikap tengah (wasathiyah),
menolak ekstremisme, dan mengedepankan dialog dalam menyikapi
perbedaan. Dalam konteks pendidikan, moderasi beragama membantu peserta
didik memahami bahwa keberagaman adalah sunnatullah yang tidak dapat
dihindari, melainkan harus dikelola secara bijak (Wahid, 2024).

Secara konseptual, pendidikan multikultural dalam PAI menekankan
pentingnya pengakuan terhadap pluralitas identitas. Banks (2019) menjelaskan
bahwa pendidikan multikultural tidak hanya bertujuan mengenalkan
keberagaman, tetapi juga membangun kompetensi sosial untuk hidup bersama
secara adil. Dalam konteks PAI, pendekatan ini diwujudkan melalui
pembelajaran yang menanamkan sikap saling menghormati antaragama,
antarsuku, dan antarbudaya.

Hasil analisis menunjukkan bahwa strategi pembelajaran dialogis menjadi
salah satu praktik efektif dalam membentuk karakter inklusif. Pembelajaran
dialogis memberi ruang bagi peserta didik untuk mengemukakan pandangan,
berdiskusi, serta memahami perspektif yang berbeda secara terbuka. Freire
(2018) menekankan bahwa dialog dalam pendidikan membangun kesadaran
kritis dan empati sosial, dua komponen penting dalam pembentukan toleransi.

Selain pendekatan dialogis, penggunaan studi kasus kontekstual juga
terbukti relevan dalam pembelajaran PAI berbasis multikultural. Studi kasus
memungkinkan peserta didik menganalisis persoalan nyata terkait konflik
sosial, keberagaman, atau isu intoleransi. Pendekatan ini mendorong
kemampuan berpikir reflektif dan moral reasoning, sebagaimana dijelaskan
oleh Lickona (2013) bahwa pendidikan karakter efektif ketika peserta didik
dilibatkan dalam analisis dilema moral yang nyata.

Hasil kajian juga menunjukkan bahwa keteladanan guru memiliki peran
sentral dalam membentuk karakter toleran. Guru PAI tidak hanya berfungsi
sebagai penyampai materi, tetapi juga sebagai role model dalam bersikap adil,
terbuka, dan menghargai perbedaan. Keteladanan ini selaras dengan teori
social learning yang menyatakan bahwa perilaku peserta didik banyak
dipengaruhi oleh observasi terhadap figur signifikan (Bandura, 2011).

Di tingkat kelembagaan, budaya sekolah atau madrasah menjadi faktor
determinan dalam keberhasilan internalisasi nilai toleransi. Sekolah yang
mengembangkan budaya inklusif —misalnya melalui kegiatan lintas budaya,
diskusi interfaith, atau kolaborasi sosial —lebih efektif dalam menumbuhkan
sikap terbuka pada peserta didik. Hal ini sejalan dengan temuan Zubaidi (2024)



Khazanah : Journal of Islamic Studies

Volume 5, Nomor 1, Februari 2026
Halaman 1-9

bahwa integrasi wawasan multikultural dalam ekosistem pendidikan
memperkuat gerakan toleransi.

Hasil kajian juga mengindikasikan bahwa kurikulum PAI perlu dirancang
secara integratif dengan memuat capaian pembelajaran yang tidak hanya
berorientasi kognitif, tetapi juga afektif dan psikomotorik. Penilaian sikap
toleransi, empati, dan inklusivitas perlu mendapat porsi yang seimbang. Tanpa
desain kurikulum yang sistematis, pembentukan karakter cenderung bersifat
normatif dan kurang terukur (Banks, 2019).

Dalam era digital, tantangan intoleransi sering muncul melalui media
sosial. Oleh karena itu, PAI perlu mengembangkan literasi keagamaan digital
yang kritis. Literasi ini membantu peserta didik memilah informasi, memahami
konteks keagamaan secara komprehensif, dan menolak narasi kebencian.
Pendekatan ini relevan dengan gagasan moderasi beragama yang menekankan
anti-kekerasan dan komitmen kebangsaan (Kementerian Agama RI, 2019).

Pembahasan juga menunjukkan bahwa pembentukan karakter toleran
melalui PAI harus berbasis pengalaman langsung (experiential learning). Kolb
(2015) menjelaskan bahwa pembelajaran efektif terjadi melalui siklus
pengalaman, refleksi, konseptualisasi, dan aplikasi. Dalam konteks PAI,
pengalaman kolaboratif lintas kelompok dapat memperkuat empati dan
solidaritas sosial.

Namun demikian, hasil kajian mengidentifikasi sejumlah hambatan,
seperti keterbatasan kompetensi pedagogik guru dalam mengelola diskusi
sensitif, serta dominasi metode ceramah yang kurang partisipatif. Tantangan ini
menunjukkan perlunya penguatan pelatihan guru PAI agar mampu
mengimplementasikan pembelajaran inklusif secara efektif (Wahid, 2024).

Selain itu, resistensi terhadap pendekatan multikultural terkadang
muncul karena kekhawatiran akan relativisme nilai. Padahal, inklusivitas
dalam PAI tidak berarti mengaburkan prinsip akidah, melainkan mengajarkan
cara bersikap adil dan bijaksana dalam kehidupan sosial. Pendidikan agama
yang matang justru memperkuat identitas keagamaan sekaligus membangun
penghargaan terhadap perbedaan (Lickona, 2013).

Secara teoretis, hasil kajian ini memperlihatkan bahwa pembentukan
karakter toleran melalui PAI dapat dipahami sebagai integrasi antara dimensi
spiritual, moral, dan sosial. Integrasi ini membentuk pribadi yang religius
sekaligus humanis. Konsep ini sejalan dengan paradigma pendidikan Islam
yang menekankan keseimbangan antara hubungan dengan Tuhan
(hablumminallah) dan hubungan dengan sesama manusia (hablumminannas)
(Kementerian Agama RI, 2019).



Khazanah : Journal of Islamic Studies

Volume 5, Nomor 1, Februari 2026
Halaman 1-9

Implikasi praktis dari temuan ini adalah perlunya pengembangan model
pembelajaran PAI berbasis multikultural yang sistematis, mencakup
perencanaan, pelaksanaan, dan evaluasi. Model ini dapat mengintegrasikan
pendekatan dialogis, studi kasus, literasi digital, serta penguatan budaya
sekolah inklusif sebagai satu kesatuan yang saling mendukung (Zubaidi, 2024).

Secara keseluruhan, hasil dan pembahasan ini menegaskan bahwa PAI
memiliki potensi besar sebagai instrumen pembentukan karakter toleran dan
inklusif di era multikultural. Namun, potensi tersebut hanya dapat terwujud
apabila didukung oleh transformasi pedagogis, penguatan kompetensi guru,
serta komitmen kelembagaan dalam membangun budaya pendidikan yang
dialogis dan humanis (Wahid, 2024; Banks, 2019).

KESIMPULAN

Pendidikan Agama Islam memiliki peran strategis dalam membentuk
karakter toleran dan inklusif di era multikultural karena secara substansial
memuat nilai-nilai universal seperti keadilan, kasih sayang, persaudaraan, dan
penghormatan terhadap martabat manusia. Nilai-nilai tersebut, apabila
diinternalisasikan melalui proses pembelajaran yang dialogis dan kontekstual,
mampu membangun kesadaran peserta didik bahwa keberagaman merupakan
realitas sosial yang harus disikapi dengan bijak dan konstruktif.

Integrasi moderasi beragama dalam pembelajaran PAI terbukti menjadi
kerangka penting dalam menumbuhkan sikap tengah (wasathiyah), anti-
kekerasan, serta komitmen kebangsaan. Pendekatan multikultural yang
diimplementasikan melalui diskusi reflektif, studi kasus, pembelajaran
kolaboratif, dan penguatan literasi digital keagamaan memperkuat
pembentukan empati dan kemampuan hidup berdampingan secara damai.

Namun demikian, efektivitas peran PAI dalam membentuk karakter
toleran dan inklusif sangat bergantung pada kesiapan guru, desain kurikulum
yang integratif, serta budaya sekolah yang mendukung nilai-nilai inklusivitas.
Tanpa transformasi pedagogis dan dukungan kelembagaan yang sistematis,
pembelajaran PAI berisiko berhenti pada tataran normatif dan kurang
berdampak pada perilaku sosial peserta didik.

Dengan demikian, PAI perlu terus dikembangkan sebagai pendidikan
nilai yang tidak hanya memperkuat identitas religius, tetapi juga membentuk
pribadi yang humanis, terbuka, dan mampu berinteraksi secara harmonis
dalam masyarakat multikultural. Peran ini menjadikan PAI bukan sekadar
mata pelajaran, melainkan fondasi strategis dalam membangun peradaban
yang damai dan berkeadaban.



Khazanah : Journal of Islamic Studies

Volume 5, Nomor 1, Februari 2026
Halaman 1-9

DAFTAR PUSTAKA

Bandura, A. (2011). Social cognitive theory. Dalam P. A. M. Van Lange, A. W.
Kruglanski, & E. T. Higgins (Eds.), Handbook of Theories of Social Psychology
(Vol. 1). Sage.

Banks, J. A. (2019). An Introduction to Multicultural Education (6th ed.). Pearson.

Badruddin, M. F. (2025). Kebijakan pendidikan agama Islam berbasis
multikultural. Jurnal Mudarrisuna: Media Kajian Pendidikan Agama Islam.

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2018). Research Design: Qualitative,
Quantitative, and Mixed Methods Approaches (5th ed.). Sage.

Fitriyana, P. A., dkk. (2020). Dinamika Moderasi Beragama di Indonesia. Jakarta:
Badan Litbang dan Diklat, Kementerian Agama RI.

Freire, P. (2018). Pedagogy of the Oppressed (50th Anniversary ed.). Bloomsbury
Academic.

Hakim, L., & Muhid, A. (2025). Inclusive Islamic religious education in shaping
students’ religious tolerance in multicultural-based schools. Fikroh: Jurnal
Pemikiran dan Pendidikan Islam.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi Beragama. Jakarta:
Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI.

Kolb, D. A. (2015). Experiential Learning: Experience as the Source of Learning and
Development (2nd ed.). Pearson Education.

Lestari, P. A. (2024). Educating for tolerance: Multicultural approaches in
Islamic religious education. Sinergi International Journal of Islamic Studies,
2(2), 96-108.

Lickona, T. (2013). Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and
Responsibility. Bantam Books.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafia, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A
Methods Sourcebook (3rd ed.). Sage.

Wahid, A. (2024). Moderasi beragama dalam perspektif pendidikan agama
Islam: Implementasi dalam pendidikan multikultural di Indonesia.
SCHOLARS: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan, 2(1).

Widat, F., & Ummah, W. R. (2025). Pendekatan multikultural pembelajaran
pendidikan agama Islam untuk memperkuat toleransi antar agama.
Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 10(2).

Zed, M. (2014). Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Rajawali Pers.

Zubaidi, A. (2024). Multicultural insight in promoting tolerance movement:
Lesson learned from Islamic religious education in the rural side.
PEDAGOGIK: Jurnal Pendidikan, 11(1).



