
 

  

  

 

 

135 

 

Khazanah : Journal of Islamic Studies 

Volume 4, Nomor 3, Agustus 2025 

https://pusdikra-publishing.com/index.php/jkes/home 

Konsep Ma’rifat dalam Tasawuf dan Implementasinya dalam Pendidikan 
Karakter Modern 
 
Achmad Fadil1, Ahmad Zaki Alghifari2, Athifa Aabidah3, Arini Damayanti4, 
Dwi Andini5, Gita Nur Auliya6 
1,2,3,4,5,6 UIN Raden Fatah Palembang, Indonesia 

Corresponding Author : ahmadzakialghifari256@gmail.com        

 

 

 

ABSTRACT 

Penelitian ini menganalisis konsep ma’rifat dalam tasawuf irfani serta 
relevansinya bagi pengembangan pendidikan karakter di era globalisasi 
yang ditandai tantangan moral pada generasi muda. Penelitian 
menggunakan metode library research dengan analisis isi dan pendekatan 
komparatif. Hasil kajian menunjukkan bahwa ma’rifat sebagai 
pengetahuan intuitif-spiritual yang diperoleh melalui penyucian jiwa, 
kasyf, dan pengalaman batin memberikan landasan filosofis yang lebih 
mendalam dibanding pendekatan karakter konvensional yang cenderung 
menitikberatkan pada aspek perilaku. Nilai-nilai sufistik seperti 
kesadaran diri, pengendalian hawa nafsu, kedamaian batin, dan akhlak 
ilahiah dapat diintegrasikan dalam pendidikan karakter melalui 
pembiasaan moral, refleksi spiritual, serta keteladanan guru. Temuan ini 
menegaskan bahwa pendidikan karakter berbasis ma’rifat berpotensi 
membentuk peserta didik yang tidak hanya berperilaku etis, tetapi juga 
memiliki kesadaran spiritual, integritas, dan kematangan emosional 
untuk menghadapi dinamika kehidupan abad ke-21 secara humanis dan 
bertanggung jawab. 

Kata Kunci  Ma’rifat, Tasawuf Irfani, Pendidikan Karakter, Spiritualitas, Pengembangan 
Moral 

 

PENDAHULUAN 

Perkembangan era modern yang ditandai oleh kemajuan teknologi dan 

globalisasi telah membawa dampak signifikan terhadap karakter dan perilaku 

manusia, terutama generasi muda. Tantangan seperti degradasi moral, krisis 

identitas, serta melemahnya kontrol diri menuntut hadirnya pendekatan 

pendidikan yang tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga 

pembentukan dimensi spiritual.(Hanifah et al., 2024.) Dalam konteks ini, 

konsep ma’rifat dalam tasawuf irfani menawarkan kerangka pemahaman 

spiritual yang mendalam mengenai hubungan manusia dengan Tuhannya, 

yang berpotensi menjadi landasan penting dalam pengembangan pendidikan 

karakter. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep ma’rifat dalam 

tasawuf irfani serta mengeksplorasi implementasinya dalam pendidikan 

karakter modern. 

https://pusdikra-publishing.com/index.php/jkes/home
mailto:ahmadzakialghifari256@gmail.com


Khazanah : Journal of Islamic Studies 

Volume 4, Nomor 3, Agustus 2025 
Halaman 135-141 

136 

Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk menemukan model 

pembinaan moral yang relevan, adaptif, dan mampu menjawab krisis etika 

yang terjadi saat ini. Walaupun berbagai pendekatan pendidikan karakter telah 

dikembangkan, sebagian besar masih berfokus pada aspek perilaku dan belum 

menyentuh aspek kesadaran batin yang menjadi inti pembentukan moral sejati. 

Pendekatan tasawuf irfani yang berorientasi pada pencapaian pengetahuan 

intuitif dan penyucian jiwa dapat memberikan kontribusi baru bagi pendidikan 

karakter, khususnya dalam membangun kesadaran transendental dan integritas 

diri dalam diri peserta didik. 

Sejumlah penelitian sebelumnya telah membahas hubungan antara 

tasawuf dan pendidikan, seperti konsep tazkiyatun nafs dalam pendidikan 

moral serta relevansi nilai-nilai sufistik dalam pengembangan kepribadian. 

Namun, kajian yang secara khusus mengaitkan konsep ma’rifat sebagai tingkat 

kesadaran tertinggi dalam tasawuf irfani dengan praktik pendidikan karakter 

modern masih sangat terbatas. Kesenjangan literatur inilah yang memperkuat 

kebaruan penelitian ini, yakni mengintegrasikan dimensi ma’rifat sebagai 

fondasi pembentukan karakter yang lebih holistik dan bernilai spiritual. 

Penelitian ini berangkat dari hipotesis bahwa konsep ma’rifat dalam 

tasawuf irfani dapat memberikan model pengembangan karakter yang lebih 

mendalam dibanding pendekatan konvensional. Variabel yang diselidiki 

meliputi konsep ma’rifat dalam perspektif tasawuf irfani, dan relevansi serta 

bentuk implementasinya dalam pendidikan karakter modern. Metode 

penelitian menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif melalui analisis 

literatur (library research) terhadap karya-karya sufistik dan penelitian 

pendidikan kontemporer. Istilah kunci dalam penelitian ini antara lain ma’rifat 

(pengetahuan intuitif spiritual), tasawuf irfani (mistisisme berbasis penyaksian 

dan pengalaman batin), dan pendidikan karakter modern (pendidikan berbasis 

pembentukan nilai melalui pendekatan pedagogis kontemporer). 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode library research dengan populasi 

berupa seluruh literatur yang membahas tasawuf irfani, konsep ma’rifat, dan 

pendidikan karakter modern. Sampel dipilih menggunakan purposive 

sampling, yakni hanya sumber yang relevan, kredibel, dan berotoritas yang 

dianalisis. Instrumentasi berupa lembar analisis dokumen untuk menilai 

kesesuaian isi dan relevansi data. Prosedur penelitian meliputi: pengumpulan 

sumber primer-sekunder, penyaringan berdasarkan tema, lalu analisis isi. 

Kerangka waktu penelitian dibagi menjadi tahap pengumpulan, 

pengorganisasian, dan analisis teks. Validitas dijaga dengan pengecekan silang 



Khazanah : Journal of Islamic Studies 

Volume 4, Nomor 3, Agustus 2025 
Halaman 135-141 

137 

antar-sumber dan triangulasi teori, sementara reliabilitas dipertahankan 

melalui konsistensi analisis dan penggunaan definisi istilah yang seragam. 

Rencana analisis menggunakan content analysis dan analisis komparatif 

untuk menemukan hubungan antara konsep ma’rifat dan prinsip pendidikan 

karakter. Penelitian ini tidak menggunakan uji statistik karena bersifat 

kualitatif, sehingga perbandingan dilakukan melalui pengkodean tema dan 

interpretasi isi teks. Metodologi ini memiliki batasan pada ketergantungan 

terhadap literatur yang tersedia dan tidak mencakup data lapangan, sehingga 

temuannya bersifat teoritis. Namun, seluruh tahapan dijelaskan secara 

sistematis agar dapat direplikasi oleh peneliti lain dalam studi sosial-

humaniora serupa. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Ma’rifat dalm Tasawuf Irfani 

Tasawuf irfani adalah suatu pendekatan dalam tradisi keilmuan Islam 

yang berorientasi pada dimensi esoteris-gnostik, yakni pengetahuan batin yang 

diperoleh melalui penyucian hati dan pengalaman spiritual langsung. 

Pengetahuan irfani tidak mengandalkan semata-mata pengamatan indrawi 

atau penalaran logis, tetapi hadir melalui kasyf (penyingkapan) dan ilham yang 

diperoleh ketika kalbu mencapai kejernihan. Karena itu, tasawuf irfani 

menempatkan hati sebagai instrumen utama untuk menerima ilmu hudhuri 

pengetahuan yang hadir secara langsung dalam diri tanpa proses perolehan 

empiris atau rasional. Semakin bersih kalbu dari penyakit spiritual, semakin 

mudah seseorang menerima cahaya pengetahuan dari Allah, sehingga tasawuf 

irfani dipandang sebagai sumber pengetahuan tertinggi dalam tradisi Islam. 

(Jannah, 2022) 

Tasawuf irfānī merupakan corak sufisme yang menekankan aspek kasyf 

(penyingkapan batin), intuisi spiritual, dan penyatuan pengetahuan langsung 

dengan realitas Ilahi. Dalam tradisi ini, ma‘rifat dipahami sebagai bentuk 

pengetahuan tertinggi yang tidak hanya bersifat intelektual, tetapi juga 

eksistensial. Berbeda dengan ilmu rasional (‘ilm) yang diperoleh melalui proses 

kognitif, ma‘rifat dicapai melalui penyucian jiwa, latihan spiritual, dan 

keterbukaan hati terhadap cahaya ketuhanan. Dalam tradisi keilmuan Islam, 

posisi tasawuf irfani sebagai sumber pengetahuan bahkan dikatakan sebagai 

salah satu sumber pengetahuan dengan tingkatan validitas tertinggi dari 

sumber pengetahuan yang lainnya. (Baried & Hannase, 2021) 

Dalam perspektif tasawuf irfani, ma‘rifat dipahami sebagai proses 

penyingkapan (kasyf) dan penyaksian batin (musyāhadah) terhadap realitas 

Ilahi yang terjadi setelah qalbu disucikan dan diterangi cahaya Allah. Dalam 



Khazanah : Journal of Islamic Studies 

Volume 4, Nomor 3, Agustus 2025 
Halaman 135-141 

138 

kerangka ini, ma‘rifat bukan sekadar pengetahuan rasional, tetapi pengalaman 

langsung yang diperoleh melalui tajalli, yaitu tampaknya cahaya ketuhanan 

pada cermin hati seorang hamba. Syaikh Ahmad bin Idris menegaskan bahwa 

ma‘rifat kepada Dzat Allah hanya dapat dicapai setelah qalbu mencicipi 

(dzauq) nama-nama dan sifat-sifat-Nya, karena tajalli Zat adalah tingkat 

tertinggi yang dianugerahkan setelah tersingkapnya hijab-hijab batin. Oleh 

karena itu, ma‘rifat irfani menempuh tahapan ruhani yang tersusun, mulai dari 

penyucian hati, tajalli sifat, hingga musyāhadah Zat, namun tetap menegaskan 

pentingnya penjagaan syariat meskipun seorang hamba mencapai keadaan fana 

dalam penyaksian ketuhanan. (Fauzi, Rizal. 2023.) 

Secara epistemologis, ma‘rifat dalam tasawuf irfānī bersifat dzauqī (rasa 

spiritual) dan hudhūrī (pengetahuan kehadiran). Artinya, seorang ‘ārif tidak 

mengetahui Tuhan melalui konsep-konsep, tetapi melalui pengalaman 

langsung kehadiran-Nya. Para sufi seperti al-Hallāj, Ibn ‘Arabi, dan al-Ghazali 

menggambarkan ma‘rifat sebagai keadaan ketika tabir antara manusia dan 

Tuhan tersingkap sehingga lahir kesadaran mendalam akan realitas hakiki. 

Pada tahap ini, seorang hamba mencapai pemurnian diri (tazkiyatun nafs), 

pengendalian hawa nafsu, serta kelembutan batin (lathā’if) yang 

memungkinkan berfungsinya intuisi spiritual secara jernih. Dalam literatur 

Tasawuf, ma’rifah berarti mengetahui Tuhan dari dekat sehingga hati sanubari 

dapat melihat-Nya. (Irfan Helmy et al., 2020) 

Indikator utama ma‘rifat dalam tasawuf irfānī meliputi: 

1. Kedekatan eksistensial dengan Tuhan (al-qurb), yaitu kesadaran bahwa 

seluruh gerak kehidupan berada dalam pengawasan Ilahi. 

2. Kedamaian batin (al-thuma’ninah), yang muncul dari lenyapnya 

kegelisahan duniawi. 

3. Akhlak ilahiah, yakni perilaku yang memantulkan sifat-sifat ketuhanan 

seperti kasih sayang, kejujuran, dan keadilan. 

4. Kebeningan hati, yang menjadi cermin bagi penyinaran kebenaran 

spiritual. 

Dengan  demikian, ma‘rifat bukan sekadar hasil pencarian intelektual, 

tetapi realisasi batin yang membentuk karakter, pandangan hidup, dan 

tindakan moral seseorang. 

Implementasi dalam Pendidikan Katakter Modern 

Pendidikan karakter dalam konteks modern menekankan upaya 

sistematis untuk membentuk peserta didik agar memiliki nilai, sikap, dan 

perilaku moral yang sejalan dengan tuntutan kehidupan abad ke-21. Di tengah 

perubahan sosial yang cepat, pesatnya perkembangan teknologi, serta 

meningkatnya arus informasi global, pendidikan tidak lagi cukup hanya 



Khazanah : Journal of Islamic Studies 

Volume 4, Nomor 3, Agustus 2025 
Halaman 135-141 

139 

berfokus pada kemampuan akademik.(Fadhilah & Yusra Uariadi, 2024) Peserta 

didik perlu dibimbing agar mampu menginternalisasi nilai seperti kejujuran, 

tanggung jawab, disiplin, empati, toleransi, kerja sama, serta kemampuan 

mengelola emosi dan mengambil keputusan etis. Pendidikan karakter modern 

juga memandang sekolah sebagai lingkungan ekosistem moral, di mana 

pembiasaan nilai dibentuk melalui interaksi sehari-hari, keteladanan guru, serta 

budaya sekolah. Selain itu, integrasi nilai karakter dalam kurikulum, kegiatan 

proyek, pembelajaran kolaboratif, dan aktivitas digital menjadi strategi penting 

agar nilai-nilai tersebut relevan dengan kehidupan nyata. Dengan demikian, 

pendidikan karakter tidak hanya membentuk pribadi yang baik, tetapi juga 

menyiapkan generasi yang mampu menghadapi tantangan global secara etis, 

bertanggung jawab, dan bermoral. (Rahmadani et al., 2025.) 

Konsep ma‘rifat menawarkan kontribusi signifikan bagi pengembangan 

pendidikan karakter modern. Meskipun berakar pada tradisi spiritual Islam, 

nilai-nilai yang terkandung di dalamnya bersifat universal dan dapat 

diadaptasi dalam konteks pendidikan kontemporer yang menekankan 

pengembangan kecerdasan emosional, moral, dan spiritual. 

Inti dari ma‘rifat adalah upaya untuk mengenal diri dan Tuhan secara 

mendalam. Dalam perspektif pendidikan karakter, hal ini dapat diterjemahkan 

menjadi penguatan kesadaran diri (self-awareness). Seorang peserta didik diajak 

untuk memahami dirinya, baik dari sisi emosi, motif, maupun kecenderungan 

moral. Proses refleksi diri yang menjadi fondasi pencarian ma‘rifat dapat 

diterapkan melalui pembiasaan renungan, kegiatan literasi spiritual, dan dialog 

batin yang membentuk kepekaan moral. Dengan demikian, peserta didik tidak 

hanya mempelajari perilaku baik, tetapi juga memahami alasan etis dan 

spiritual yang melandasinya. 

Selain itu, tasawuf irfānī menekankan penyucian jiwa melalui 

pengendalian hawa nafsu. Nilai ini dapat diterapkan dalam pendidikan 

karakter modern melalui penanaman kedisiplinan dan pengendalian diri. 

Peserta didik diarahkan untuk mampu mengendalikan impuls negatif, seperti 

kemarahan, rasa iri, atau keinginan instan, serta dibimbing untuk 

mengembangkan kesabaran, ketekunan, dan ketenangan batin. Pengendalian 

diri ini tidak hanya penting dalam konteks akademik, tetapi juga dalam 

kehidupan sosial sehari-hari, terutama di tengah budaya digital yang serba 

cepat dan penuh distraksi. 

Dalam tasawuf irfānī, ma‘rifat melahirkan akhlak mulia yang 

memantulkan sifat-sifat ketuhanan, seperti kasih sayang, kejujuran, dan 

keadilan.(Wati Agus Indah, 2021.) Implementasi nilai-nilai ini dalam 

pendidikan karakter modern dapat dilakukan melalui proses internalisasi yang 



Khazanah : Journal of Islamic Studies 

Volume 4, Nomor 3, Agustus 2025 
Halaman 135-141 

140 

melibatkan keteladanan guru, pembiasaan moral, serta pengalaman sosial yang 

memupuk empati. Sekolah menjadi ruang yang menumbuhkan perilaku etis, 

bukan melalui paksaan, tetapi melalui pemahaman mendalam tentang 

pentingnya nilai-nilai tersebut. Peserta didik dibimbing untuk merasakan 

makna kebaikan, bukan sekadar mematuhinya karena aturan eksternal. 

Lebih jauh lagi, ma‘rifat mendorong lahirnya empati dan kepekaan sosial. 

Seorang ‘ārif digambarkan sebagai pribadi yang memiliki hati yang lembut dan 

kasih sayang yang luas. Dalam konteks pendidikan karakter, sikap ini sangat 

relevan untuk mengatasi berbagai persoalan sosial di sekolah seperti 

perundungan, intoleransi, dan konflik antarindividu. Dengan membekali 

peserta didik pemahaman spiritual tentang pentingnya menghormati sesama, 

pendidikan karakter berbasis ma‘rifat dapat melahirkan generasi yang lebih 

humanis dan mampu hidup harmonis dalam masyarakat majemuk. 

Pada akhirnya, implementasi ma‘rifat dalam pendidikan karakter modern 

bertujuan membentuk manusia secara menyeluruh. Tasawuf irfānī memandang 

manusia sebagai makhluk yang memiliki dimensi jasmani, intelektual, 

emosional, dan spiritual; oleh karena itu, pendidikan pun harus 

mengembangkan seluruh dimensi tersebut secara seimbang. Integrasi kegiatan 

keagamaan, refleksi spiritual, pembelajaran nilai, dan penguatan kecerdasan 

emosional menjadi strategi penting untuk menciptakan pendidikan karakter 

yang tidak hanya membentuk kecakapan sosial, tetapi juga kedalaman moral 

dan spiritual. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa konsep ma’rifat dalam tasawuf irfānī 

memiliki relevansi yang kuat dan signifikan terhadap pengembangan 

pendidikan karakter modern. Ma’rifat sebagai pengetahuan intuitif-spiritual 

yang diperoleh melalui penyucian jiwa, latihan batin, dan penyingkapan 

spiritual, menawarkan fondasi kesadaran diri yang lebih mendalam dibanding 

pendekatan karakter konvensional yang cenderung berfokus pada perilaku 

lahiriah. Melalui dimensi kasyf, dzauq, dan musyāhadah, seorang individu 

diarahkan pada pembersihan hati, pemahaman batin, dan penghayatan nilai 

ketuhanan yang berdampak langsung pada pembentukan moral, pengendalian 

diri, dan akhlak yang luhur. Dengan demikian, tasawuf irfānī menyediakan 

kerangka spiritual yang mampu menjawab problem etika kontemporer melalui 

penumbuhan kesadaran transendental yang menjadi inti dari karakter sejati. 

Dalam konteks pendidikan modern, integrasi konsep ma’rifat dapat 

memperkaya pendekatan pendidikan karakter melalui penekanan pada 

kesadaran diri, refleksi batin, ketenangan emosional, kendali diri, dan empati. 



Khazanah : Journal of Islamic Studies 

Volume 4, Nomor 3, Agustus 2025 
Halaman 135-141 

141 

Nilai-nilai sufistik seperti kedekatan dengan Tuhan, kebeningan hati, serta 

akhlak ilahiah dapat diimplementasikan melalui kegiatan pembiasaan moral, 

keteladanan guru, refleksi spiritual, dan pembelajaran nilai yang berorientasi 

pada pengalaman. Penerapan prinsip ma’rifat tidak hanya membentuk peserta 

didik yang berperilaku baik, tetapi juga yang memahami alasan moral dan 

spiritual di balik tindakan mereka. Dengan pengembangan seluruh dimensi 

manusia—jasmani, intelektual, emosional, dan spiritual—pendidikan karakter 

berbasis ma’rifat diharapkan mampu melahirkan generasi yang berintegritas, 

berkesadaran tinggi, dan mampu menghadapi tantangan global secara etis serta 

humanis. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Baried, A. B., & Hannase, M. (2021). THE IRFANI CONCEPT IN SUFISM AND 

ITS RELATION TO ISLAMIC PHILOSOPHY. In 230 |Rausyan Fikr (Vol. 

17, Issue 2). 

Fadhilah, N., & Yusra Uariadi, A. (2024). Pendidikan Karakter Berbasis 

Pendidikan Agama Pada Era Modern. Journal Educational Research and 

Development, 01(02), 44–50. 

Fauzi Rizal. (2023). Bentuk-bentuk Ma’rifatullah dalam Interpretasi Al Hizb Al 

Rabi’ Sayikh Ahmad bin Idris al-Fasi. Jurnal Pemikiran Tasawuf dan 

Peradaban Islam (Vol 3, No 1). 

Hanifah, S., Yunus, M., & Bakar, A. (n.d.). 2024, Pages 5989-6000online) Journal 

of Education Research. Journal of Education Research, 5(4). 

Irfan Helmy, M., Lkr Sel Salatiga NoKm, J., Sidorejo, K., Salatiga, K., & Tengah, 

J. (2020). TEORI MA’RIFAH DALAM TASAWUF DZUN NUN AL-

MISHRI. In Journal of Islamic Law and Studies (Vol. 4, Issue 1). 

Jannah, S. R. (2022). TASAWUF IRFANI: SEBUAH UPAYA PENCAPAIAN 

ILMU PENGETAHUAN MELALUI PENCERAHAN KALBU (Vol. 2, Issue 

2). 

Rahmadani, T., Fadilah, R., Studi Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan, 

P., & Keguruan dan, F. (n.d.). Pentingnya Penanaman Nilai-Nilai Karakter 

dalam Pendidikan di Era Modern. Jurnal Pendidikan Dan Kewarganegara 

Indonesia, 2(2), 282–293. https://doi.org/10.61132/jupenkei.v2i2.516 

Wati, I. A., & Uswatun Hasanah. (2021). Studi Tasawuf Irfani. Jurnal Tasawuf 

dan Psikoterapi (Vol. 2. No 1).   

 

https://doi.org/10.61132/jupenkei.v2i2.516

