Khazanah : Journal of Islamic Studies
Volume 4, Nomor 3, Agustus 2025
https://pusdikra-publishing.com/index.php/jkes/home

Konsep Ma'rifat dalam Tasawuf dan Implementasinya dalam Pendidikan
Karakter Modern

Achmad Fadil', Ahmad Zaki Alghifari?, Athifa Aabidah3, Arini Damayanti?,
Dwi Andini’, Gita Nur Auliya®
123456 UIN Raden Fatah Palembang, Indonesia
Corresponding Author : ahmadzakialghifari256@gmail.com
ABSTRACT

Penelitian ini menganalisis konsep ma’rifat dalam tasawuf irfani serta
relevansinya bagi pengembangan pendidikan karakter di era globalisasi
yang ditandai tantangan moral pada generasi muda. Penelitian
menggunakan metode library research dengan analisis isi dan pendekatan
komparatif. Hasil kajian menunjukkan bahwa ma’rifat sebagai
pengetahuan intuitif-spiritual yang diperoleh melalui penyucian jiwa,
kasyf, dan pengalaman batin memberikan landasan filosofis yang lebih
mendalam dibanding pendekatan karakter konvensional yang cenderung
menitikberatkan pada aspek perilaku. Nilai-nilai sufistik seperti
kesadaran diri, pengendalian hawa nafsu, kedamaian batin, dan akhlak
ilahiah dapat diintegrasikan dalam pendidikan karakter melalui
pembiasaan moral, refleksi spiritual, serta keteladanan guru. Temuan ini
menegaskan bahwa pendidikan karakter berbasis ma’rifat berpotensi
membentuk peserta didik yang tidak hanya berperilaku etis, tetapi juga
memiliki kesadaran spiritual, integritas, dan kematangan emosional
untuk menghadapi dinamika kehidupan abad ke-21 secara humanis dan
bertanggung jawab.

Ma’rifat, Tasawuf Irfani, Pendidikan Karakter, Spiritualitas, Pengembangan

Kata Kunci Moral

PENDAHULUAN

Perkembangan era modern yang ditandai oleh kemajuan teknologi dan
globalisasi telah membawa dampak signifikan terhadap karakter dan perilaku
manusia, terutama generasi muda. Tantangan seperti degradasi moral, krisis
identitas, serta melemahnya kontrol diri menuntut hadirnya pendekatan
pendidikan yang tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga
pembentukan dimensi spiritual.(Hanifah et al.,, 2024.) Dalam konteks ini,
konsep ma'rifat dalam tasawuf irfani menawarkan kerangka pemahaman
spiritual yang mendalam mengenai hubungan manusia dengan Tuhannya,
yang berpotensi menjadi landasan penting dalam pengembangan pendidikan
karakter. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep ma'rifat dalam
tasawuf irfani serta mengeksplorasi implementasinya dalam pendidikan
karakter modern.

135


https://pusdikra-publishing.com/index.php/jkes/home
mailto:ahmadzakialghifari256@gmail.com

Khazanah : Journal of Islamic Studies

Volume 4, Nomor 3, Agustus 2025
Halaman 135-141

Urgensi penelitian ini terletak pada kebutuhan untuk menemukan model
pembinaan moral yang relevan, adaptif, dan mampu menjawab krisis etika
yang terjadi saat ini. Walaupun berbagai pendekatan pendidikan karakter telah
dikembangkan, sebagian besar masih berfokus pada aspek perilaku dan belum
menyentuh aspek kesadaran batin yang menjadi inti pembentukan moral sejati.
Pendekatan tasawuf irfani yang berorientasi pada pencapaian pengetahuan
intuitif dan penyucian jiwa dapat memberikan kontribusi baru bagi pendidikan
karakter, khususnya dalam membangun kesadaran transendental dan integritas
diri dalam diri peserta didik.

Sejumlah penelitian sebelumnya telah membahas hubungan antara
tasawuf dan pendidikan, seperti konsep tazkiyatun nafs dalam pendidikan
moral serta relevansi nilai-nilai sufistik dalam pengembangan kepribadian.
Namun, kajian yang secara khusus mengaitkan konsep ma’rifat sebagai tingkat
kesadaran tertinggi dalam tasawuf irfani dengan praktik pendidikan karakter
modern masih sangat terbatas. Kesenjangan literatur inilah yang memperkuat
kebaruan penelitian ini, yakni mengintegrasikan dimensi ma'rifat sebagai
fondasi pembentukan karakter yang lebih holistik dan bernilai spiritual.

Penelitian ini berangkat dari hipotesis bahwa konsep ma’rifat dalam
tasawuf irfani dapat memberikan model pengembangan karakter yang lebih
mendalam dibanding pendekatan konvensional. Variabel yang diselidiki
meliputi konsep ma’rifat dalam perspektif tasawuf irfani, dan relevansi serta
bentuk implementasinya dalam pendidikan karakter modern. Metode
penelitian menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif melalui analisis
literatur (library research) terhadap karya-karya sufistik dan penelitian
pendidikan kontemporer. Istilah kunci dalam penelitian ini antara lain ma’rifat
(pengetahuan intuitif spiritual), tasawuf irfani (mistisisme berbasis penyaksian
dan pengalaman batin), dan pendidikan karakter modern (pendidikan berbasis
pembentukan nilai melalui pendekatan pedagogis kontemporer).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode library research dengan populasi
berupa seluruh literatur yang membahas tasawuf irfani, konsep ma'rifat, dan
pendidikan karakter modern. Sampel dipilih menggunakan purposive
sampling, yakni hanya sumber yang relevan, kredibel, dan berotoritas yang
dianalisis. Instrumentasi berupa lembar analisis dokumen untuk menilai
kesesuaian isi dan relevansi data. Prosedur penelitian meliputi: pengumpulan
sumber primer-sekunder, penyaringan berdasarkan tema, lalu analisis isi.
Kerangka waktu penelitian dibagi menjadi tahap pengumpulan,
pengorganisasian, dan analisis teks. Validitas dijaga dengan pengecekan silang

136



Khazanah : Journal of Islamic Studies

Volume 4, Nomor 3, Agustus 2025
Halaman 135-141

antar-sumber dan triangulasi teori, sementara reliabilitas dipertahankan
melalui konsistensi analisis dan penggunaan definisi istilah yang seragam.

Rencana analisis menggunakan content analysis dan analisis komparatif
untuk menemukan hubungan antara konsep ma’rifat dan prinsip pendidikan
karakter. Penelitian ini tidak menggunakan wuji statistik karena bersifat
kualitatif, sehingga perbandingan dilakukan melalui pengkodean tema dan
interpretasi isi teks. Metodologi ini memiliki batasan pada ketergantungan
terhadap literatur yang tersedia dan tidak mencakup data lapangan, sehingga
temuannya bersifat teoritis. Namun, seluruh tahapan dijelaskan secara
sistematis agar dapat direplikasi oleh peneliti lain dalam studi sosial-
humaniora serupa.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Ma'rifat dalm Tasawuf Irfani

Tasawuf irfani adalah suatu pendekatan dalam tradisi keilmuan Islam
yang berorientasi pada dimensi esoteris-gnostik, yakni pengetahuan batin yang
diperoleh melalui penyucian hati dan pengalaman spiritual langsung.
Pengetahuan irfani tidak mengandalkan semata-mata pengamatan indrawi
atau penalaran logis, tetapi hadir melalui kasyf (penyingkapan) dan ilham yang
diperoleh ketika kalbu mencapai kejernihan. Karena itu, tasawuf irfani
menempatkan hati sebagai instrumen utama untuk menerima ilmu hudhuri
pengetahuan yang hadir secara langsung dalam diri tanpa proses perolehan
empiris atau rasional. Semakin bersih kalbu dari penyakit spiritual, semakin
mudah seseorang menerima cahaya pengetahuan dari Allah, sehingga tasawuf
irfani dipandang sebagai sumber pengetahuan tertinggi dalam tradisi Islam.
(Jannah, 2022)

Tasawuf irfani merupakan corak sufisme yang menekankan aspek kasyf
(penyingkapan batin), intuisi spiritual, dan penyatuan pengetahuan langsung
dengan realitas Ilahi. Dalam tradisi ini, ma’rifat dipahami sebagai bentuk
pengetahuan tertinggi yang tidak hanya bersifat intelektual, tetapi juga
eksistensial. Berbeda dengan ilmu rasional (‘ilm) yang diperoleh melalui proses
kognitif, ma‘rifat dicapai melalui penyucian jiwa, latihan spiritual, dan
keterbukaan hati terhadap cahaya ketuhanan. Dalam tradisi keilmuan Islam,
posisi tasawuf irfani sebagai sumber pengetahuan bahkan dikatakan sebagai
salah satu sumber pengetahuan dengan tingkatan validitas tertinggi dari
sumber pengetahuan yang lainnya. (Baried & Hannase, 2021)

Dalam perspektif tasawuf irfani, ma‘rifat dipahami sebagai proses
penyingkapan (kasyf) dan penyaksian batin (musyahadah) terhadap realitas
Ilahi yang terjadi setelah qalbu disucikan dan diterangi cahaya Allah. Dalam

137



Khazanah : Journal of Islamic Studies

Volume 4, Nomor 3, Agustus 2025
Halaman 135-141

kerangka ini, ma‘rifat bukan sekadar pengetahuan rasional, tetapi pengalaman
langsung yang diperoleh melalui tajalli, yaitu tampaknya cahaya ketuhanan
pada cermin hati seorang hamba. Syaikh Ahmad bin Idris menegaskan bahwa
ma‘rifat kepada Dzat Allah hanya dapat dicapai setelah qalbu mencicipi
(dzauq) nama-nama dan sifat-sifat-Nya, karena tajalli Zat adalah tingkat
tertinggi yang dianugerahkan setelah tersingkapnya hijab-hijab batin. Oleh
karena itu, ma‘rifat irfani menempuh tahapan ruhani yang tersusun, mulai dari
penyucian hati, tajalli sifat, hingga musyahadah Zat, namun tetap menegaskan
pentingnya penjagaan syariat meskipun seorang hamba mencapai keadaan fana
dalam penyaksian ketuhanan. (Fauzi, Rizal. 2023.)

Secara epistemologis, ma‘rifat dalam tasawuf irfani bersifat dzauqi (rasa
spiritual) dan hudhari (pengetahuan kehadiran). Artinya, seorang ‘arif tidak
mengetahui Tuhan melalui konsep-konsep, tetapi melalui pengalaman
langsung kehadiran-Nya. Para sufi seperti al-Hallaj, Ibn ‘Arabi, dan al-Ghazali
menggambarkan ma‘rifat sebagai keadaan ketika tabir antara manusia dan
Tuhan tersingkap sehingga lahir kesadaran mendalam akan realitas hakiki.
Pada tahap ini, seorang hamba mencapai pemurnian diri (fazkiyatun nafs),
pengendalian hawa nafsu, serta kelembutan batin (lathd’if) yang
memungkinkan berfungsinya intuisi spiritual secara jernih. Dalam literatur
Tasawuf, ma'rifah berarti mengetahui Tuhan dari dekat sehingga hati sanubari
dapat melihat-Nya. (Irfan Helmy et al., 2020)

Indikator utama ma‘rifat dalam tasawuf irfani meliputi:

1. Kedekatan eksistensial dengan Tuhan (al-qurb), yaitu kesadaran bahwa
seluruh gerak kehidupan berada dalam pengawasan Ilahi.

2. Kedamaian batin (al-thuma’ninah), yang muncul dari lenyapnya
kegelisahan duniawi.

3. Akhlak ilahiah, yakni perilaku yang memantulkan sifat-sifat ketuhanan
seperti kasih sayang, kejujuran, dan keadilan.

4. Kebeningan hati, yang menjadi cermin bagi penyinaran kebenaran
spiritual.

Dengan demikian, ma‘rifat bukan sekadar hasil pencarian intelektual,
tetapi realisasi batin yang membentuk karakter, pandangan hidup, dan
tindakan moral seseorang.

Implementasi dalam Pendidikan Katakter Modern

Pendidikan karakter dalam konteks modern menekankan upaya
sistematis untuk membentuk peserta didik agar memiliki nilai, sikap, dan
perilaku moral yang sejalan dengan tuntutan kehidupan abad ke-21. Di tengah
perubahan sosial yang cepat, pesatnya perkembangan teknologi, serta
meningkatnya arus informasi global, pendidikan tidak lagi cukup hanya

138



Khazanah : Journal of Islamic Studies

Volume 4, Nomor 3, Agustus 2025
Halaman 135-141

berfokus pada kemampuan akademik.(Fadhilah & Yusra Uariadi, 2024) Peserta
didik perlu dibimbing agar mampu menginternalisasi nilai seperti kejujuran,
tanggung jawab, disiplin, empati, toleransi, kerja sama, serta kemampuan
mengelola emosi dan mengambil keputusan etis. Pendidikan karakter modern
juga memandang sekolah sebagai lingkungan ekosistem moral, di mana
pembiasaan nilai dibentuk melalui interaksi sehari-hari, keteladanan guru, serta
budaya sekolah. Selain itu, integrasi nilai karakter dalam kurikulum, kegiatan
proyek, pembelajaran kolaboratif, dan aktivitas digital menjadi strategi penting
agar nilai-nilai tersebut relevan dengan kehidupan nyata. Dengan demikian,
pendidikan karakter tidak hanya membentuk pribadi yang baik, tetapi juga
menyiapkan generasi yang mampu menghadapi tantangan global secara etis,
bertanggung jawab, dan bermoral. (Rahmadani et al., 2025.)

Konsep ma’rifat menawarkan kontribusi signifikan bagi pengembangan
pendidikan karakter modern. Meskipun berakar pada tradisi spiritual Islam,
nilai-nilai yang terkandung di dalamnya bersifat universal dan dapat
diadaptasi dalam konteks pendidikan kontemporer yang menekankan
pengembangan kecerdasan emosional, moral, dan spiritual.

Inti dari ma'rifat adalah upaya untuk mengenal diri dan Tuhan secara
mendalam. Dalam perspektif pendidikan karakter, hal ini dapat diterjemahkan
menjadi penguatan kesadaran diri (self-awareness). Seorang peserta didik diajak
untuk memahami dirinya, baik dari sisi emosi, motif, maupun kecenderungan
moral. Proses refleksi diri yang menjadi fondasi pencarian ma‘rifat dapat
diterapkan melalui pembiasaan renungan, kegiatan literasi spiritual, dan dialog
batin yang membentuk kepekaan moral. Dengan demikian, peserta didik tidak
hanya mempelajari perilaku baik, tetapi juga memahami alasan etis dan
spiritual yang melandasinya.

Selain itu, tasawuf irfani menekankan penyucian jiwa melalui
pengendalian hawa nafsu. Nilai ini dapat diterapkan dalam pendidikan
karakter modern melalui penanaman kedisiplinan dan pengendalian diri.
Peserta didik diarahkan untuk mampu mengendalikan impuls negatif, seperti
kemarahan, rasa iri, atau keinginan instan, serta dibimbing untuk
mengembangkan kesabaran, ketekunan, dan ketenangan batin. Pengendalian
diri ini tidak hanya penting dalam konteks akademik, tetapi juga dalam
kehidupan sosial sehari-hari, terutama di tengah budaya digital yang serba
cepat dan penuh distraksi.

Dalam tasawuf irfani, ma’rifat melahirkan akhlak mulia yang
memantulkan sifat-sifat ketuhanan, seperti kasih sayang, kejujuran, dan
keadilan.(Wati Agus Indah, 2021.) Implementasi nilai-nilai ini dalam
pendidikan karakter modern dapat dilakukan melalui proses internalisasi yang

139



Khazanah : Journal of Islamic Studies

Volume 4, Nomor 3, Agustus 2025
Halaman 135-141

melibatkan keteladanan guru, pembiasaan moral, serta pengalaman sosial yang
memupuk empati. Sekolah menjadi ruang yang menumbuhkan perilaku etis,
bukan melalui paksaan, tetapi melalui pemahaman mendalam tentang
pentingnya nilai-nilai tersebut. Peserta didik dibimbing untuk merasakan
makna kebaikan, bukan sekadar mematuhinya karena aturan eksternal.

Lebih jauh lagi, ma‘rifat mendorong lahirnya empati dan kepekaan sosial.
Seorang ‘arif digambarkan sebagai pribadi yang memiliki hati yang lembut dan
kasih sayang yang luas. Dalam konteks pendidikan karakter, sikap ini sangat
relevan untuk mengatasi berbagai persoalan sosial di sekolah seperti
perundungan, intoleransi, dan konflik antarindividu. Dengan membekali
peserta didik pemahaman spiritual tentang pentingnya menghormati sesama,
pendidikan karakter berbasis ma‘rifat dapat melahirkan generasi yang lebih
humanis dan mampu hidup harmonis dalam masyarakat majemuk.

Pada akhirnya, implementasi ma’rifat dalam pendidikan karakter modern
bertujuan membentuk manusia secara menyeluruh. Tasawuf irfani memandang
manusia sebagai makhluk yang memiliki dimensi jasmani, intelektual,
emosional, dan spiritual; oleh karena itu, pendidikan pun harus
mengembangkan seluruh dimensi tersebut secara seimbang. Integrasi kegiatan
keagamaan, refleksi spiritual, pembelajaran nilai, dan penguatan kecerdasan
emosional menjadi strategi penting untuk menciptakan pendidikan karakter
yang tidak hanya membentuk kecakapan sosial, tetapi juga kedalaman moral
dan spiritual.

KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa konsep ma’rifat dalam tasawuf irfani
memiliki relevansi yang kuat dan signifikan terhadap pengembangan
pendidikan karakter modern. Ma'rifat sebagai pengetahuan intuitif-spiritual
yang diperoleh melalui penyucian jiwa, latihan batin, dan penyingkapan
spiritual, menawarkan fondasi kesadaran diri yang lebih mendalam dibanding
pendekatan karakter konvensional yang cenderung berfokus pada perilaku
lahiriah. Melalui dimensi kasyf, dzauq, dan musyahadah, seorang individu
diarahkan pada pembersihan hati, pemahaman batin, dan penghayatan nilai
ketuhanan yang berdampak langsung pada pembentukan moral, pengendalian
diri, dan akhlak yang luhur. Dengan demikian, tasawuf irfani menyediakan
kerangka spiritual yang mampu menjawab problem etika kontemporer melalui
penumbuhan kesadaran transendental yang menjadi inti dari karakter sejati.

Dalam konteks pendidikan modern, integrasi konsep ma'rifat dapat
memperkaya pendekatan pendidikan karakter melalui penekanan pada
kesadaran diri, refleksi batin, ketenangan emosional, kendali diri, dan empati.

140



Khazanah : Journal of Islamic Studies

Volume 4, Nomor 3, Agustus 2025
Halaman 135-141

Nilai-nilai sufistik seperti kedekatan dengan Tuhan, kebeningan hati, serta
akhlak ilahiah dapat diimplementasikan melalui kegiatan pembiasaan moral,
keteladanan guru, refleksi spiritual, dan pembelajaran nilai yang berorientasi
pada pengalaman. Penerapan prinsip ma'rifat tidak hanya membentuk peserta
didik yang berperilaku baik, tetapi juga yang memahami alasan moral dan
spiritual di balik tindakan mereka. Dengan pengembangan seluruh dimensi
manusia—jasmani, intelektual, emosional, dan spiritual — pendidikan karakter
berbasis ma’rifat diharapkan mampu melahirkan generasi yang berintegritas,
berkesadaran tinggi, dan mampu menghadapi tantangan global secara etis serta
humanis.

DAFTAR PUSTAKA

Baried, A. B., & Hannase, M. (2021). THE IRFANI CONCEPT IN SUFISM AND
ITS RELATION TO ISLAMIC PHILOSOPHY. In 230 |Rausyan Fikr (Vol.
17, Issue 2).

Fadhilah, N., & Yusra Uariadi, A. (2024). Pendidikan Karakter Berbasis
Pendidikan Agama Pada Era Modern. Journal Educational Research and
Development, 01(02), 44-50.

Fauzi Rizal. (2023). Bentuk-bentuk Ma’rifatullah dalam Interpretasi Al Hizb Al
Rabi” Sayikh Ahmad bin Idris al-Fasi. Jurnal Pemikiran Tasawuf dan
Peradaban Islam (Vol 3, No 1).

Hanifah, S., Yunus, M., & Bakar, A. (n.d.). 2024, Pages 5989-6000online) Journal
of Education Research. Journal of Education Research, 5(4).

Irfan Helmy, M., Lkr Sel Salatiga NoKm, J., Sidorejo, K., Salatiga, K., & Tengah,
J. (2020). TEORI MA'RIFAH DALAM TASAWUF DZUN NUN AL-
MISHRI. In Journal of Islamic Law and Studies (Vol. 4, Issue 1).

Jannah, S. R. (2022). TASAWUF IRFANI: SEBUAH UPAYA PENCAPAIAN
ILMU PENGETAHUAN MELALUI PENCERAHAN KALBU (Vol. 2, Issue
2).

Rahmadani, T., Fadilah, R., Studi Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan,
P., & Keguruan dan, F. (n.d.). Pentingnya Penanaman Nilai-Nilai Karakter
dalam Pendidikan di Era Modern. Jurnal Pendidikan Dan Kewarganegara
Indonesia, 2(2), 282-293. https:/ /doi.org/10.61132/jupenkei.v2i2.516

Wati, I. A., & Uswatun Hasanah. (2021). Studi Tasawuf Irfani. Jurnal Tasawuf
dan Psikoterapi (Vol. 2. No 1).

141


https://doi.org/10.61132/jupenkei.v2i2.516

